Sommaire dun® 4/2012

Sommaire

Editorial ...eeeeee e 218
Journée Papus du 21 octobre........cccccvieeeeeeeenennns 221

L'homme en son alchimie spirituelle,
par Christine Tournier..........cccceeeeeiiieciiiiiiee e, 222

« Les mystéres du mariage et de I'amour »,
selon Saint-Yves d'Alveydre,
commentés par Yves-Fred Boisset ......................... 247

Une chevalerie actuelle et non déiste ?,

par Jean-Albert Clergue..........ccccceiiiiieniiiiineneenee. 252
Les livres............. R0 Vi NUREREN——— . ....... 284
Les chemins de Saint-Jacques, poéme................... 288

Initiation_4_21012.indd 217 @ 1111212 13:54



Editorial

1912-2012.

( ent années séparent ces deux dates.
Etrange rapprochement !

1912 : vingt-quatre ans aprés sa création en octobre 1888, son
fondateur Papus suspend la publication de la revue « LInitiation »
qui sera remplacée par la revue « Mysteria » laquelle devra cesser
de paraitre deux ans plus tard quand éclatera la Premiére Guerre
mondiale et que Papus, médecin de son état civil, sera mobilisé
dans un service de santé militaire.

2012 : soixante ans apres son réveil par Philippe Encausse (fils de
Papus), la revue suspend sa publication en version papier pour se
transformer en version numérique, c'est-a-dire « en ligne » 1.

Pourquoi cette transformation ?

Les abonnements ne suffisant plus a couvrir les frais d'impression
et de routage, c'est la mort dans I'dme que nous avons d{i nous
résoudre a cette douloureuse décision, nous raccrochant a la seule
bouée de sauvetage qui permettrait a la revue de survivre : sa
mutation dans le numérique. Ainsi, par ce biais, la revue survivra.

Nous savons que Papus fut un précurseur en matiére spirituelle ;
il le fut aussi en matiére éditoriale en incorporant tout ce que
les nouvelles techniques de son temps lui permettaient (ajout de
photographies, illustrations, etc.). Dans le méme esprit pionnier, la
revue passe au numérique afin d'accroitre son accessibilité ; nous
sommes certains que son fondateur n'aurait pas négligé pareil outil
de transmission.

"Les abonnés qui avaient par anticipation acquitté leur abonnement pour I'année 2013
recevront un remboursement dans les tout prochains jours.

218

Initiation_4_21012.indd 218 @ 1112112 13:54



Editorial

Le passage au numérique permettra ainsi a la revue d'étre servie
gratuitement.

Nous tenons a remercier chaleureusement ceux d’entre vous qui,
dans un esprit fraternel, ont tenté de sauver la revue (version
papier) en nous amenant quelques nouveaux abonnés. Mais, cela
n'a pas suffi a compenser les défections que nous constatons depuis
plusieurs années. La crise économique qui affecte de nombreuses
familles n'est sans doute pas étrangére a ce phénomeéne ;
nombreuses sont les revues (en tous domaines) qui, comme la
notre, sont menacées et envisagent une reconversion.

Pour des raisons légales, nous avons décidé d'apporter une
|égere variante au titre de la revue qui, dans sa nouvelle version,
s'appellera « LINITIATION TRADITIONNELLE » mais restera fidele
a sa ligne éditoriale qui a toujours privilégié la diversité des sujets
traités dans chaque numéro : histoire, symbolisme, martinisme,
franc-maconnerie, tradition, recensions de livres, etc.

Comme nous I'avons annoncé plus haut, nous avons donc décidé
d'appliquer la GRATUITE & ce service. La grande majorité de nos
lecteurs ont accés a internet et nous leur demandons de nous
confirmer sans attendre leur adresse de messagerie par un simple
courriel a yvesfred.boisset@papus.info. Aux rares lecteurs qui ne
possédent pas d'adresse internet, nous pourrons proposer I'envoi
d'une copie papier, moyennant une participation aux frais postaux
qui sera déterminée en fonction des tarifs en vigueur.

Nous souhaiterions vivement que nos lecteurs participent a la
confection de la revue. Aussi, nous recevrons volontiers aux fins de
publication des articles que nous soumettrons a notre comité de
lecture. Merci d'avance.

Yves-Fred Boisset,
rédacteur en chef.

219

Initiation_4_21012.indd 219 @ 1112112 13:54



Editorial

En 125 ans, la Revue L'Initiation a connu
3 rédacteurs en chef successifs :

Papus (Gérard Encausse) Philippe Encausse
de 1888 a 1912 de 1953 4 1984
en 1913 et 1914
Revue Mysteria

Yves-Fred Boisset
depuis 1984

220

Initiation_4_21012.indd 220 @ 111212 13:54



Les journées Papus du 21 octobre 2012

Le 21 octobre, c'est-a-dire le dimanche le plus voisin du 22 octobre
(date anniversaire de la désincarnation de Papus), de nombreux
fideles se sont rassemblés au cimetiére du Pére-Lachaise autour de
la tombe de la famille Encausse. Louis Encausse (pére de Papus),
PAPUS, Philippe Encausse (fils de Papus) et Jacqueline Encausse
(épouse de Philippe) y reposent.

L'émotion est toujours au rendez-vous de cette rencontre, méme
si nous savons que ces é&tres de lumiére sont encore bien présents
dans nos coeurs et dans nos pensées.

C'est a un frére belge venu d'Anvers pour la circonstance qu'il
appartint de rendre 'hommage traditionnel a nos maitres passés.
Hommage émouvant suivi de recueillement.

A midi, nous nous retrouvdmes dans un restaurant du quartier
Saint-Lazare pour y partager une agape trés fraternelle.

Nous félicitons et remercions Maria et Emilio Lorenzo pour la
bonne organisation de cette journée.

221

Initiation_4_21012.indd 221 @ 111212 13:54



Lhomme en son alchimie spirituelle

Par Christine Tournier

A. LES QUATRE ELEMENTS ALCHIMIQUES
nommeés également matrices, principes, archétypes

Notre propos n'est pas d'entrer dans les détails opératifs de
I’Alchimie pour expliquer comment les quatre éléments - terre,
air, eau, feu - font partie intégrante de son processus. Il s'agit
bien plutét de mettre en valeur les aspects symboliques universels
permettant de les intégrer en soi pour entendre, interpréter,
digérer, transformer et vivre ce qui résonne en son étre.

En effet, I'Alchimiste que chacun d’entre nous est, a pour tache
de pénétrer au cceur de la matiére personnelle afin que I'CGuvre
qui s'accomplit rejoigne le commencement. La compréhension
transmute, c'est-a-dire modifie profondément, « convertit » le
savoir en Connaissance.

A ces quatre éléments se rattachent trois principes qui sont :

- le Mercure, correspondant a I'Cuvre au Noir, auquel se rattachent
la Terre et I'Eau : c'est le domaine du corporel, de la matiere qu'il
nous faut travailler, labourer, ensemencer, arroser, aimer... ;

-le Sel, correspondant a I'Cuvre au Blanc, auquel se rattache
I'Air, domaine de |'dme et du psychologique. C'est la résolution
de I'union de I'ame et du corps, dans un mouvement que I'on
souhaite ascendant ;

- enfin, le Soufre, correspondant a I'GEuvre au Rouge, auquel se
rattache le Feu, symbole de I'Esprit, du Spirituel et du Numineux,
c'est-a-dire du Surnaturel dans le sens mystérieux, sacré et
inconcevable.

L'ensemble des symboles représentant les quatre éléments
constitue le Sceau de Salomon, avec |'unité dont il témoigne entre
la matiére et I'Esprit, le féminin et le masculin.

Héraclite considérait trois « registres » de I'Cuvre que je cite ici
uniquement pour démontrer que tout se fait dans une dynamique
de cause a effet, progressive, permettant le « passage » d'une

222

Initiation_4_21012.indd 222 @ 1111212 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

matiére a une autre, d'un élément a un autre, d'un état a un
autre, mental, affectif, psychique, physique... Il s'agit de :

- celui de la Terre a I'Eau, entre le melanosis (noir) et le leukosis
(blanc) ;

- celui de I'Eau a I'Air, entre le leukosis et le xanthosis (jaune) ;
- celui de I'Air au Feu, entre le xanthosis et le iosis (rouge) ;

ce qui met en évidence la loi d'engendrement sur laquelle je
reviendrai succinctement dans la troisiéme partie de cette esquisse.

Il faut bien préciser que les éléments dont on parle ne sont pas pris
dans leur réalité concréte mais en tant qu'états.

1. La terre est le chaos primordial qui fagonne I'homme. C'est la
matrice, le creuset, lieu de la germination, qui donne la Vie :
elle est donc le support de I'état solide, élément VISIBLE,
symbole de fécondité, de régénérescence. C'est la terre noire
des Egyptiens, qui a donné a I'alchimie son nom : Al Kémia.
En elle (on peut se référer d'ailleurs a Paul Diel) se trouvent en
potentiel I'Inconscient (souterrain), le Conscient (surface) et le
Surconscient (cimes). Ce sont les composantes schématiques de
['THomme.

La Terre est dense, lieu de fixation ou « poussent » les métaux, selon
la croyance antique, c'est-a-dire que c'est par elle que commence
la transformation intérieure, qu'elle est incontournable, qu'elle
est le lieu de I'enracinement qui permettra de changer petit a
petit, au fil des éveils successifs, le plomb en or ; 'homme peut
devenir un Homme. La Terre est lieu de condensation, c’est-a-dire
de réduction de la dilatation, de I'errance, de I'auto-dispersion,
pour une meilleure accumulation d'énergie spirituelle.

2.Ll'eau, a l'encontre de la Terre et du Feu qui produisent
des forces vives et représentent les germes des différences,
précede I'organisation du Cosmos, de I'embryon dans le liquide

223

Initiation_4_21012.indd 223 @ 1112112 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

amniotique, du primate a I'Homme spirituel, et représente,
elle, I'indifférencié. « Au commencement était le Verbe », dit
Jean, et, plus loin, il précise que le Verbe est Lumiere ; mais la
Genése affirmait bien que I'Esprit planait sur les eaux. Il s'agit
naturellement des eaux primordiales, symbole du creuset de
toute vie, des eaux vives de notre moi en devenir.

Ainsi, le Yin s'associe au Yang. Nous le vivons a chaque seconde,
tant a l'intérieur de nous qu'a I'extérieur, dans tout I'Univers ou
nous nous inscrivons. L'eau est donc le réservoir des possibles,
Alkaest que cherchait Paracelse, élément VISIBLE, sang de la Terre,
lieu des énergies inconscientes et des puissances informes de
I’Ame. Dans le Grand Guvre, |'eau est transformée en feu puis en
lumiére.

C'est I'élément, par excellence, de la purification, de la clarifica-
tion, de I'épuration, de la régénérescence - comme la Terre avec
qui elle participe a la fertilité et a la fécondité (retour aux sources).
C'est aussi celui de la révélation, de I'initiation. Tandis que le Feu
est au coeur méme de la Terre, jaillissant dans les laves en fusion,
présent en permanence, tel le cceur battant dans la poitrine, la
fluidité de I'Eau la conduit a la dissolution (liquide, vapeur), c'est-
a-dire la décomposition de nos agrégats, le mot étant pris au sens
bouddhique du terme. Elle témoigne que notre chemin sera mar-
qué par des destructions, des ruptures, voire des anéantissements
(nous savons que, dans la Triade indienne, Vishnou, le constructeur,
et Shiva, le destructeur, sont indissociables et nécessaires). Quant a
son homogénéité, elle correspond a la coagulation (glace), c'est-
a-dire a nos fixations, nos fantasmes, nos illusions, nos réifications
névrotiques.

3. L'Air est symbole de spiritualisation, d'expansion. C'est le souffle
vital de I'homme, le PNEUMA. Il est la manifestation du Verbe
et représente le monde subtil intermédiaire entre le Ciel et la
Terre. Il est I'inspir et I'expir, le support de la volatilité le I'étre.
C'est un élément INVISIBLE. Milieu récepteur de la lumiere, du
parfum, des couleurs, des vibrations... c'est par lui que se mani-

224

Initiation_4_21012.indd 224 @ 1111212 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

festent nos cing sens. Il est tout autant espace que temps. C'est
le lieu de la fermentation (comment peut-on croitre sans levain
dans la pate ?) et de la putréfaction (comment renaitre sans
mourir ?)

4. Le Feu est symbole de I'Esprit, de la Connaissance intuitive, de
I'lllumination et de la Purification. Il est le Verbe, I'essence qui
engendre I'existence. Il s'oppose a la Terre, comme la lumiére
a l'obscurité ; il couvre et elle supporte. Mais cette opposition
n'est qu'apparente : sans ombre, pas de lumiére, sans lumiére,
pas d'obscurité. Il s'oppose aussi a I'Eau qui s'écoule vers le bas
(et que dire de nos larmes de joie ou de souffrance ?) tandis que
lui s'échappe vers le haut. Elément INVISIBLE, il est le lieu de la
lumiere, de la chaleur, de I'émotionnel. Par son dégagement de
la matiere grave, c'est-a-dire lourde, pesante, qui le tient celé, le
Feu peut dévaster ou purifier notre étre en vue d'une nouvelle
naissance car il n'est pas le résultat, |'effet de la combustion,
mais la CAUSE : aprés son passage, seules demeurent les
cendres du passé et nos certitudes calcinées (cf. Fulcanelli). Le
Feu peut donc étre bénéfique : nous pouvons créer, donner,
aider, construire ; ou destructeur. Sachant qu'il est au centre de
notre étre, donc de nos choix, la déduction a faire est aisée.

On peut noter, pour une meilleure compréhension de notre psy-
chologie, qu'il existe trois sortes de feux :

- humide (bain-marie), associé a I'Eau, a la vapeur, et qui définit ce
qu'il'y a de TIEDE en nous ;

- naturel ou ordinaire, associé a la Terre, dans la vie quotidienne
de notre CERVEAU REPTILIEN qu'il alimente ;

- surnaturel ou suprahumain, associé a I'Air, allant jusqu'a la
TRANSFIGURATION. Briler d'un feu intérieur peut étre I'une des
voies qui conduit a I'lllumination, a I'Eveil.

Gaston Bachelard considere les quatre éléments « comme les
hormones de I'imagination. Ils mettent en action des groupes
d’images. Ils aident a I'assimilation intime du réel dispersé dans

225

Initiation_4_21012.indd 225 @ 1112112 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

ses formes. Par eux s'effectuent les grandes synthéses qui donnent
des caractéres un peu réquliers a I'imaginaire... ».

La quéte psycho-spirituelle passe par la purification, la dissolu-
tion, la volatilisation (telle I'évaporation des bonheurs perdus de
Proust), la sublimation (qui transforme nos pulsions inacceptables
en provoquant des conflits intérieurs a dépasser), la combustion,
la solidification, puis un nouvel état ou I'on parvient, d'étapes
en étapes, a transformer les oppositions en complémentarités,
reconstituant notre unité a partir de nos dualités. Ceci est un
théme récurrent dans la Gnose, le Bouddhisme, le Soufisme... La
réalisation des contradictions apparentes ou réelles, intérieures ou
venant de |'extérieur, se situe sur un autre plan de conscience. La
diversité des choix, voire les divergences, peuvent ne pas étre de
simples obstacles a la réalisation de soi, mais, au contraire, des
moyens pour y parvenir : tout dépend des orientations que nous
prenons.

Pour en finir avec cette bréve présentation des quatre éléments
alchimiques et de leur implication dans la psychologie humaine,
nous pouvons dire que nous retrouvons dans les deux cas une
communauté de termes : embryon, enfant, engendrement, noces,
essence, esprit, exaltation, sublimation, fermentation, fixation,
distillation, imbibition (imprégnation), immersion, putréfaction,
ingression (invasion, incursion), inspissation (en alchimie, suite de la
dissolution, opération du feu secret par digestion ; en psychologie,
perlaboration), corrosion, coagulation, réification, calcination,
mort, transformation, purification, réconciliation, rectification,
réduction (remise en place, correction des égarements, des erreurs,
de ce qui n'est pas contrélé...), transmutation, etc.

B. TROIS SYMBOLES :
LE MERCURE, LE SEL, LE SOUFRE

Nombre d’ouvrages savants ont traité du sujet et mon propos sera
une simple réflexion sur I'implication de ces symboles dans notre
vie psychique et notre transformation intérieure. En effet, nous
« fonctionnons » selon la « matiére premiére » ou Mercure, la

226

Initiation_4_21012.indd 226 @ 1112112 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

«matiére ultime » ou Soufre, et la « matiere intermédiaire » ou Sel.
Les maladies physiques, mais aussi psychiques, peuvent étre liées
a ces principes d'évaporation, de combustion et de solidification.
Nous le constatons tant dans les traitements homéopathiques (uti-
lisés d'ailleurs depuis fort longtemps en Orient puis, entre autres,
par Paracelse) que dans les thérapies des profondeurs qui allient
la compassion a la rigueur.

Le Mercure philosophique est symbole de I'Homme conscient
(en particulier de ses imperfections), pensant, en pleine vie,
cherchant la Sagesse et I'Eveil, et sans lui nul ne peut accéder au
Sel et au Soufre. Il est I'élément de base de toute quéte, se pla-
cant avant toute initiation. Passif, Yin (le Mercurius alchimique
est I'Eau divine, perpétuelle, celle qui ne donne plus jamais soif)
est la force centrifuge de I'étre, le principe de I'activité exté-
rieure, de la volonté humaine dans le sens collectif du terme,
tandis que le Soufre, lui, est principe d'activité intérieure, de
volonté individuelle et divine en I'Homme, Yang. Il résulte de
leur interaction une « cristallisation », comme dirait René Gué-
non, c'est-a-dire le contraire de la désagrégation, une « ren-
contre » d'interdépendance exprimée selon une limite floue,
ondoyante, mouvante.

On peut dire trés grossiérement que :

- le Mercure est symbole de la matiére ;
- le Sel est symbole de I'esprit humain ;
- le Soufre est symbole de I'Esprit divin.

Sel et Soufre sont ainsi la manifestation du dépassement de
I'Homme par rapport a son ego lourd mais indispensable a son
ancrage. S'il n'a pas de bonnes racines dans la terre, I'arbre ne
peut développer son tronc et ses branches vers le ciel. Sans |'obs-
curité souterraine ou pousse la graine, pas de possibilité de par-
venir a la lumiére. Ainsi, le lotus apparait étre un des plus beaux
symboles du Destin humain. Le Sel, a la jonction du Mercure et
du Soufre, permet de vivre nos dualités, de les traverser, pour les
dépasser dans |'unité. Le triptyque Mercure-Sel-Soufre témoigne

227

Initiation_4_21012.indd 227 @ 1111212 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

de la double nature de I'Homme : a lui de retrouver I’Androgyne
premier non duel.

C'est du Mercure, de la matiére brute, I' « agent secret », que
nait I'Homme, par son mariage avec le Soufre, I'Esprit. C'est
I'imprégnation, plus ou moins lente, de I'un par I'autre, qui réalise
I'entité humaine, dont le sens va du plus lourd au plus Iéger, au
Spirituel, au Divin. Il s'agit de réaliser sa libération intérieure, en
allant vers davantage de vacuité, de disponibilité a ce qui advient
a chaque instant, dans une élévation progressive de I'Ame, pleine
d’embdiches, de faux semblants et d'illusions. C'est une direction
ascendante qui cherche la clarté en s'appuyant sur I'obscurité
originelle.

L'Arbre des Sephiroth, symbolisant tant le schéma corporel que
la dimension psycho-spirituelle de I'Homme, donne sa place a
chacun de ces trois principes (et non des corps quelconques). Nous
n‘en donnons ici qu'un apercu mais il est évident que la lecture en
est bien plus complexe.

1. Le Mercure

Nom grec du dieu égyptien Thot, fondateur de I'Hermétisme,
c'est I'Achachi des philosophes, I'Aludit des sages, le vif-argent
des alchimistes, associé a la planete Mercure. Le mot vient du latin
Mercurius ou Merx, ce qui signifie « mobilité » quoique I'origine
soit sans doute étrusque. C'est donc le nom du messager de
Jupiter, Hermes, le dieu du commerce, des voyages, mais aussi du
mensonge : nous nous leurrons constamment par peur de nous
voir tels que nous sommes et non pas simplement en fonction d'un
idéal du moi. Il représente ainsi I'aspect dynamique en puissance a
I'intérieur de nous, mais c’est a nous de le faire agir, voyager dans
I"apprentissage de la Connaissance, tant psychique que spirituelle :
microcosme et macrocosme sont soumis aux mémes lois. La pierre
est brute avant d'étre dégrossie. Le Caducée, embléme d'Hermes,
avec ses deux serpents entrelacés entourant une branche de
laurier surmontée de deux ailes, est le symbole trés puissant d'une

228

Initiation_4_21012.indd 228 @ 1112112 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

réalité physique avec la montée des énergies dans notre corps, le
long de la Kundalini, au droit de la colonne vertébrale, suivant les
différents niveaux des chakras, et d’'une réalité génétique avec la
double hélice de la molécule d’ADN. On pourrait y ajouter I'idée
du cerveau reptilien a I'aube de notre humanisation : I'Homme
et le serpent ont décidément toujours eu quelque chose a voir
ensemble !

2. Le Sel

Symbole de I'Homme, il peut correspondre a I'Cuvre au Blan,
entre I'Cuvre au Noir et I'Cuvre au Rouge, sachant qu'il lui fau-
dra passer par toutes les étapes - différentes pour chacun d'entre
nous — avant d'approcher I'Eveil. Le blanc est I'ensemble de toutes
les couleurs alors que le noir est I'absence de couleur : 'Homme
possede donc bien en lui tous les possibles ; I'argent lunaire peut
dépasser la lourdeur du plomb de notre incarnation ; I'or étant,
bien sar, le but supréme nous rapprochant des dieux.

Le mot « sel » vient de Salnitrum qui désigne toute substance salée
ou amere ; cela a donné Salaria, somme donnée aux soldats pour
acheter du sel, pour induire « salaire », « solde », « salem ». Rien
ne s'obtient aisément et nous avons toujours, en quelque sorte, un
prix a payer pour avancer sur la voie de la Compréhension.

3. Le Soufre
C'est I'Abric des philosophes, I'Acide des sages, ou Solsequium.
Le mot vient du latin Sulphur, a partir de Sulpur, donnant Zolfo,

Azufre, Solpre, salpétre... Il figure la Transcendance, mais nous
I'étudierons toujours associé aux deux éléments précédents.

kkkkkk

229

Initiation_4_21012.indd 229 @ 1112112 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

Revenons sur le Sel qui est ce qui nous importe le plus dans cette
étude qui prétend traiter de la psychologie humaine. Le sodium,
en chimie, est représenté par le symbole Na. Or, le mot provient
de Ouadi (eau) Natrum (sel), en Egypte, ou se trouvaient les salines
du Roi Salomon, qui possédait un sceau (scel est utilisé dans I'ex-
pression « sceller la bouche »). Cette symbolique se retrouve dans
la cérémonie du baptéme chrétien, avec le sel au pouvoir igné
(c'est-a-dire qui a les caractéres du feu), que I'on met sur la langue
ou il se méle a I'eau de la salive.

Le Sel est donc le lieu ou le Soufre s'unit a la Terre. Dans I'Antiquité,
il était placé avec le Feu (le Soufre) au centre d'une célébration
d'alliance ; cette alliance de I'Homme avec ses fondements,
le Divin et sa propre réalisation. Moise n'a-t-il pas accepté une
Alliance avec son Dieu ?

Imaginons un anneau tel celui de Saturne. 'Homme serait a I'in-
térieur. Le Feu, le Divin, serait a I'extérieur de I'anneau, faisant
pression sur I'Homme. Le Mercure, la matiére, serait la sphere
centrale, compacte, faisant également pression sur 'Homme. Le
Sel, I'Homme, serait ainsi situé entre ces deux forces opposées et
complémentaires, Divin léger et matiere lourde se disputant (sym-
boliqguement parlant) la place. La Vie, c’est cela : un choix perma-
nent entre la réification et la libération. L'homme est un cceur qui
bat au rythme de I'univers : expansion-compression... A nouveau,
nous retrouvons la symbolique du Yin et du Yang.

L'Homme est a la charniéere du visible et de I'Invisible, de la matiére
et de I'Esprit, destiné a spiritualiser son corps et a « corporiser »
I'Esprit, se l'incorporer dans la Transcendance. L'on ne peut se
réaliser que dans la Sagesse, c'est-a-dire dans I'acte juste, la parole
juste, la pensée juste, I'émotion juste. La sublimation ne doit pas
étre un décrochement de la réalité matérielle, mais un élan, une
DYNAMIQUE vers et dans le Réel (I'Esprit, le Soufre), au sens ou
I'utilise Lacan, et ce par I'intermédiaire du symbole. Si I'Homme
atteint l'illumination, il se détache alors de la matiére pour se
fondre dans I'Esprit : 'est le cas des bouddhas et des boddhisatvas,
ainsi que des grands mystiques a travers le temps et I'espace.

230

Initiation_4_21012.indd 230 @ 1112112 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

Du Mercure (Alpha) au Soufre (Oméga), 'Homme participe, tout
au long de son itinéraire (le Sel), de I'Esprit qui est I'Alpha et
I"'Oméga. Il nait du mariage du Soufre et du Mercure. Le chemin
qui les relie sera parcouru selon un rythme plus ou moins lent,
chaotique et cahoteux, selon ses expériences, ses résistances, ses
désirs égotiques, ses détachements, ses aspirations...

René Guénon, dans La grande Triade, écrit : « Dés que ['étre
est parvenu au centre de son état de manifestation, il est
au-dela de toutes les oppositions contingentes qui résultent
des vicissitudes du yin et du yang, et, dés lors, il n'y a plus ni
droite, ni gauche ; en outre, la succession temporelle a disparu,
transmuée en simultanéité au point central et « primordial »
de I'état humain... ».

Si le Sel représente I'esprit humain dans sa psychologie, il n'est
pas un moteur mais un principe constructeur de la personnalité,
de l'individualité, qu’elle soit divine ou luciférienne (autre face du
divin, Lucifer étant le Porteur de Lumiére). 'Homme est tel Janus
et se construit a partir de ses contradictions, de ses accords, de ses
schémas, de ses archétypes... Il est le Sel de la terre qui fait jaillir
les pousses, les plantes, les fruits... vers la lumiére, suivant un cycle
différent selon les espéces.

Le sens de I'Homme est d'aller des téneébres vers la Lumiére, de
quitter le plan symbolisé par Satan, la matiere, qui I'entraine vers
la chute, c'est-a-dire la perte de son identité consciente, pour
tendre vers le Spirituel qui le fait approcher de la Connaissance,
de I'Esprit auquel il participe, de I’Amour universel (Soufre).

Ainsi, lors de toute initiation, c'est-a-dire lors de toute prise
supérieure de conscientisation, le Mercure est délaissé au profit
du Sel et du Soufre. La matiére « prochaine » remplace la matiére
« premiére », disent les hermétistes. Le vouloir humain (Sel) s'allie
a I'Esprit (Soufre) pour vaincre le destin, la fatalité (Mercure),
je dirais plutét le Karma, dans son sens exact et non dévoyé en
fatalité. Vivre chaque instant sans ressasser le passé et sans
fantasmer sur un avenir imprévisible...

231

Initiation_4_21012.indd 231 @ 1112112 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

L'humain est la clé du cosmos, qu'il s'agisse de notre terre ou de
n‘importe ou dans |'univers. Le pentagramme pythagoricien est
formé d'un compas et d'une équerre entrecroisés : I'hnomme est
bien dans une position dynamique, a la jonction du matériel et du
Spirituel. Ce Sel est référé a ’'Homme constamment et témoigne de
son aspect duel puisqu'il peut guérir certaines maladies mais que
son exces provoque des conséquences désastreuses : les Romains
en répandaient sur les villes qu'ils avaient conquises, a Sodome il
est symbole de mort ; allié a I'eau, aux aliments, il en développe le
godt ; en trop grande quantité, il provoque amertume et dégo(t.
Ainsi, chacun doit trouver SA voie du milieu et trouver le sens de
sa propre existence, 'Homme éveillé étant entre ce qui est en haut
et ce qui est en bas (Cf. Le Kybalion).

Nombre de références au Sel -donc a ’'Homme - sont relevées dans
I’Ancien et le Nouveau Testament (Genése, Lévitique, Nombres,
Marc, Matthieu...). Il est important de savoir si I'on est manipulé
par les symboles, si on les subit ou si on les utilise comme outils de
conscientisation. En effet, la compréhension d'un symbole est plus
ou moins complexe selon le degré d'évolution de chacun. Il est le
moyen d' « apprivoiser » les dieux a travers I'inconscient collectif.

Trés schématiquement, nous pouvons dire que I'Homme posséde
en lui trois niveaux :

- le MOI conscient, celui de la représentation, de I'exotérique ;

- le SURMOI, subconscient, celui de la dynamique, transitoire ;

-le CA, inconscient, celui de I'hermétique, de la métaphysique,
ésotérique.

C. LA PSYCHOLOGIE ALCHIMIQUE

1. Le cheminement : I'Guvre au Noir

Nous partons de notre incarnation pour aller vers une Renais-
sance. |l ne s'agit pas d'étre « délivrés » du mal mais de nous

232

Initiation_4_21012.indd 232 @ 1112112 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

transformer intérieurement, de réaliser notre évolution, voire
notre révolution. Nous sommes responsables des choix que nous
faisons, et nous pouvons, au lieu d'étre victimes de notre condi-
tion, de notre conditionnement, nous libérer progressivement de
nos résistances, de nos handicaps mentaux, psychiques, physiques,
nous arracher a la lourdeur pour nous alléger en devenant or ou
diamant. Mais nous ne devons jamais couper le fil d'Ariane qui
nous relie a la matiére et a notre perception des phénomenes,
au risque d' « échapper » dans la folie, le délire, I'hallucination.
Délivrer I'esprit par la matiére en délivrant la matiére par I'esprit
n'est pas tache aisée.

Nous n'avancons pas d'un pas égal mais avec des moments d’er-
rance, des trébuchements, des arréts, des accélérations, car une
route droite et sans obstacles ne méne nulle part. Cela peut impli-
quer de la lenteur, des rythmes irréguliers, mais qui conduisent
tous a la connaissance de soi-méme. On peut renoncer a pour-
suivre la route, prendre des sentiers de traverse, ou poursuivre sa
direction. Chaque fois que nous sommes a un carrefour, il faudra
choisir. Chacun, selon ce qu'il est, ce qu'il découvre, ce qu'il aban-
donne, poursuit sa voie, initiatique ou non, révélatrice ou obscur-
cissante. Nous allons de morts en renaissances constamment. La
série d'épreuves qu'il faut subir et dépasser correspond au solve et
a la putréfaction : I'imprégnation se fait progressivement.

Nous passons tous par des phases de doutes, d'hésitations, de
souffrances, d'incompréhensions, de révoltes violentes méme,
d'obstinations butées, de fantasmes, de désirs illusoires ou nous
nous fourvoyons. Mais, si nous sommes authentiques et que nous
dépassons vraiment notre ego (il ne s'agit pas de le détruire !), que
nous lachons du lest, nous pouvons comprendre - au sens spirituel
du terme - et la paix se fait en soit, I'accord devient juste. Il est
plus facile de chuter que de progresser, mais, en fait, l'itinéraire
spirituel n"accepte aucune compromission : ce n'est pas de la rigi-
dité mais de la rigueur.

Le premier but est de renoncer, non a SOl mais a MOI. Cela peut
impliquer un certain nombre de descentes en enfer ! Une liberté

233

Initiation_4_21012.indd 233 @ 1112112 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

croissante peut alors étre notre. C'est Alice qui passe de I'autre
c6té du miroir ou plutét qui descend dans un puits : tout au long
de sa chute, des objets, des confitures..., des tentations, risquent
de retenir son attention, mais elle se laisse tomber jusqu’au fond,
suivant Maitre Lapin dont la montre a gousset scande le temps.
Alors seulement Alice découvre le Pays des Merveilles. Le premier
bout de chemin s'acheve, de nouvelles épreuves s'avancent pour
I'ceuvre au Blanc, et Alice n’en a pas fini avec les difficultés a inté-
grer et a résoudre.

Cet itinéraire qui conduit a la prise de conscience est une recherche
de son propre équilibre, constitué de moments toujours différents
mais dont la succession peut devenir harmonie. Le chemin est
apre, difficile, solitaire, et la moindre chute peut effacer des
années de progrés : ainsi, mentir une fois met a bas dix années
de non mensonge. Commencer par s'accepter soi, s'accorder avec
soi, est le commencement du « bonheur », si I'on entend par la
que le mot sous-tend les notions de liberté, de détachement,
de sagesse active, de joie intérieure tranquille, de conscience de
I'ombre et de la lumiére, du bruit et du silence, du spirituel et
du temporel unifiés. Lacher prise permet de quitter le désir de
possession, d'avoir, pour tendre vers I'étre vrai, la réalisation de
soi. Le musicien en herbe acheve de réciter ses gammes pour jouer
toujours mieux de son instrument, mais I'art avec lequel il en
jouera lui sera spécifique.

La démarche de I'Homme est liée a la résolution de ses conflits
intérieurs, de ses contradictions, apparentes ou réelles, en appre-
nant a connaitre son vouloir, ses désirs, sa dualité, pour établir
une réconciliation de son étre. En effet, nous ne pouvons disso-
cier en nous le physique, le psychique, I'affect et le spirituel, car
ils sont en correspondance et en interdépendance permanente.

On le voit, pour prendre un exemple simple, dans les somatisa-
tions qui sont autant de symptomes physiques, de « passages au
corps », révélateurs de déséquilibres psychiques plus profonds
mais cachés, cachés aux autres mais surtout a soi-méme. Il est
donc important de supprimer le dualisme de nos pulsions, d'unir

234

Initiation_4_21012.indd 234 @ 1112112 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

ce qui est épars, afin de « soigner » le corps, certes, mais aussi
I"ame et I'esprit. Toute maladie est le symptdme d'un déséquilibre
quel qu'il soit.

Renoncer a vouloir prouver quoi que ce soit, tant aux autres qu‘a
soi-méme, se fait dans le renoncement et le silence du mental, de
I"affect, de I'agir, du dire, tout en les reconnaissant en soi. Sinon
on aboutit aux mémes désastres : le non-dit peut tuer autant que
la parole. Il s'agit d'abolir les préjugés qui sont source de tant
d'incompréhension, d'aberrations. Connaitre — et non plus simple-
ment savoir -, ce n'est pas seulement croire, se situer dans la foi,
mais VOIR ce qu'il y a dans notre athanor, dans la matrice vivante
de nos transmutations possibles, pour y trouver notre Graal, lutel.
Quitter la religiosité, puis le religieux, vers une épuration de I'ame
ayant dépassé les passions, pour étre dans une ouverture sur le
Spirituel, et, disons-le, le Mystique.

Sauf cas exceptionnels, la connaissance se fait peu a peu, tel
I'aveugle qui apprend a se familiariser avec les objets sans les ap-
préhender immédiatement dans leur réalité : si I'aveugle pense
que tel objet, plat et rond, est une montre, il mettra davantage de
temps pour découvrir que c'est un galet ou autre chose.

Nos a priori nous aveuglent : nous croyons savoir mais nous ne
savons pas vraiment. La Connaissance vient donc progressivement,
dans I'acceptation, le ménage que nous faisons en nous, la relati-
visation de ce que |'on croit important et qui ne I'est pas, et de ce
que I'on croit sans importance et qui peut étre fondamental. C'est
par le dépouillement de toute idée reque que I'on peut avancer,
construire, avec des matériaux nouveaux, plus solides, plus neutres
aussi.

C'est par la souffrance traversée, la persévérance, voire |'ascése,
qu’on accede au bonheur, loin des plaisirs éphémeres et méme des
joies trompeuses.

Le cheminement est a la fois une Quéte personnelle et commune,
paralléle a celle d'autres humains : nous avons un Karma indivi-
duel mais aussi un Karma collectif.

235

Initiation_4_21012.indd 235 @ 1112112 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

2. Le renoncement : GEuvre au Blanc

Il est écrit dans I'Evangile de Matthieu et de Marc : « Si quelqu’un
veut venir a ma suite, qu'il renonce a lui-méme ». Dans celui de Luc:
« Quiconque parmi vous ne renonce pas a tous ses biens ne peut
étre mon disciple ».

Le renoncement n'est donc pas seulement d'ordre matériel : re-
noncer a quoi ?, mais aussi d'ordre spirituel : renoncer a qui ? Cela
ne signifie pas qu'il faille refuser tous les biens a notre disposition
mais cela veut dire qu'il ne faut pas y étre attaché : on peut étre
riche et ne pas étre encombré par ses « possessions », étre pauvre
et étre obsédé par le désir d'accumuler honneurs, reconnaissance,
biens de toutes sortes... Le renoncement c'est I'abandon de ses
divagations, le dépouillement, le désencombrement, afin de pou-
voir passer par la petite porte de Jérusalem.

Je voudrais rappeler ici que I'on ne peut renoncer qu'a ce que I'on
a pu posséder ou désirer posséder. C'est pourquoi, certains maitres
orientaux n'acceptent de disciples que lorsque ceux-ci ont dépassé
la cinquantaine, car alors ils savent pleinement ce qu'ils quittent.
Renoncer est, en effet, un acte volontaire, et non une résignation ;
c'est une acceptation d'étre, un consentement au Soi. Charles
de Foucauld disait : « Tant qu’un renoncement n’est pas total, il
peut recouvrir en réalité, dans une illusion extrémement subtile,
un renforcement de ['attachement a soi dans la partie de nous-
mémes que nous avons exclue du renoncement ». Et ce n'est pas la
psychanalyse qui le démentira !

Renoncer est un moins pour un plus, dans la quiétude, la douceur,
la force tranquille de I'étre. Nulle astreinte mais un don de soi,
dépouillé du moi; la joie de recevoir tout ce qui advient mais non
de prendre. Tel est le secret de la liberté intellectuelle, morale,
psychologique, physique : ce n'est certes pas de I'indifférence mais
un refus de possession.

Nous ne demandons pas, mais nous recevons. Lavolonté n’entre pas
en jeu mais la disponibilité active. C'est un engagement personnel

236

Initiation_4_21012.indd 236 @ 1112112 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

de non accaparement, de véritable tolérance, en admettant
les faits, les étres et les choses tels qu'ils sont, sans jugement -
tout en sachant dire non et ne pas accepter l'inacceptable, ne
pas admettre I'inadmissible -, n'attendant rien, n'exigeant rien,
sachant se situer au juste milieu de son étre. Les liens tissés avec
les autres sont alors détendus, laches, permettant la distanciation,
la non projection de ses fantasmes en eux, I'absence de transfert
de dépendance, I'’Amour prédominant sur I'affect, le sentimental.

Pouvoir devenir comme la terre que féconde la pluie, sans vouloir
a tout prix que la pluie vienne : la boire, I'absorber quand elle
tombe, mais savourer aussi le soleil quand il réchauffe : il ne
s'agit pas de fatalisme, de démission ou de passivité, mais, au
contraire, comme dirait Gide, d'agrément. La transmutation est
alors amorcée : I'hnomme transforme ses pulsions, ses passions, ses
illusions, les métaux « vils » de son psychisme, en or de plus en
plus pur : I'aura des éveillés est souvent d'or ; la mandorle figurant
dans les iconographies orientales et occidentales manifeste la
vibration de I'étre, le corps éthéré, subtil, de plus en plus aérien,
léger, imperceptible. « L'essentiel est invisible pour les yeux », disait
Saint-Exupéry, et cette courte phrase peut s'accorder a plusieurs
niveaux de |'entendement (« Que celui qui entend entende »,
disait Jésus). Essence et existence sont indissociables.

Dans Le Kybalion, il est écrit : « Le véritable initié, connaissant la
nature de I'Univers, se sert de la Loi contre les lois, du supérieur
contre l'inférieur, et par I'’Art de I’Alchimie, il transmute les
choses viles en des choses précieuses ; c’est ainsi qu'il triomphe ».

Nous sommes Energie dans un Univers d’Energie, et cette
énergie, C'est a nous de I'utiliser selon chacun ; nous puisons tout
autant dans I'Energie cosmique qu’‘en nos propres ressources
génétiques, biologiques, familiales, karmiques, événementielles,
professionnelles, spirituelles..., pour nous construire. Méme
les déconstructions sont nécessaires pour une plus belle et plus
forte reconstruction, sachant que TOUT EST IMPERMANENT. Nous
sommes en devenir, mais dans un devenir ou notre responsabilité
est engagée a tout instant.

237

Initiation_4_21012.indd 237 @ 1112112 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

Nous devons donc apprendre a nous mettre en accord avec
I'Univers, voire avec la musique des sphéres, a ne pas résister aux
vérités, faire silence, recevoir les clés et les placer dans les serrures
correspondantes, étre une note de la partition mais cette note
pourtant. Nous réunissons en nous-mémes tous les éléments du
microcosme et du macrocosme dont nous sommes charniéres.
Chacun doit chercher en lui-méme ses potentiels, ses handicaps, ses
aspirations réelles et non fantasmatiques, comme autant d’outils
pour construire, créer |'ceuvre d'art que peut étre sa vie. Et cela se
fait par l'intermédiaire de toutes les opérations alchimiques que
I'on peut observer dans la Nature tout autant qu‘a I'intérieur de soi.
Consentir a mourir a soi-méme pour ressusciter, c'est accepter la
relativité de ce qui nous advient et savoir que notre transformation
est permanente. Ce n'est pas seulement une suite de mues mais
un ensemble de morts, de deuils, de doutes, pour une nouvelle
vie, une nouvelle espérance, une nouvelle Connaissance

«Lavraielibération, c’estla liberté intérieure d’une vérité créative »,
disait Krishnamurti. Ce « quittement » permet de « faire son deuil »
en s'inscrivant dans le rythme des éléments, en se fondant dans les
énergies, et d'étre disponible, confiant, conscient et responsable.

Renoncer, c'est ne plus tenter de retenir le sable dans ses mains
entrouvertes (et la destruction du mandala, aprés des journées
d'efforts pour le créer, en est un magnifique témoignage), c'est
abandonner son ego afin de laisser la place vacante a autre chose,
c'est lacher sa névrose autodestructrice qui nous déchire, nous
écartéle, pour se livrer a la Vie, sans passivité non plus que vouloir.
Nous considérons nos fantasmes comme essentiels alors qu'ils
ne sont que des leurres. Se dégager, « faire le ménage » (vous
connaissez tous |'expression : avoir une araignée dans la téte ?),
permet de percevoir que le sens de notre vie est de révéler ce que
nous sommes dans |'interdépendance avec les autres. Chacun est
important et nécessaire au Tout.

La Quéte initiatique, spirituelle, psycho-analytique, n'est pas
une recherche éperdue d'accomplissement de désirs, de réves,
de chimeres, mais I'abandon a sa vraie route. C'est un paradoxe
de dire qu'il faut renoncer a son vouloir pour mieux réaliser son

238

Initiation_4_21012.indd 238 @ 1112112 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

« destin », et pourtant c'est ainsi. Et quand on comprend que
TOUT EST PARADOXAL et que c'est ce qui donne une dynamique
a l'univers, on comprend également la nécessité de réintégrer
son unité. D'ailleurs, la théorie alchimique traditionnelle est celle
de l'unité de la matiére (ainsi, I'or, symbole de pureté absolue,
d'Esprit immortel, a une structure atomique proche de celle du
mercure).

3. La recherche de I'équilibre : I'ceuvre au Rouge

Le rouge symbolise I'Esprit fondamental primordial. En tibétain,
les mots « rouge » et « trois » se disent de la méme facon : Mé.
Nous ne sommes plus dans la dualité mais dans la triangulation
Elan Vital / Sens de I'Humain / Chemin vers |'Eveil, afin de parvenir
a leur unification. Le travail alchimique n’est donc pas d'ordre
intellectuel mais d’ordre psychique, en une recherche dynamique,
éloignée de tout statisme. L'équilibre ne sera jamais un état
atteint, acquis (nous nous retrouverions encore dans le lourd,
I"avoir), définitif, mais un moment essentiellement éphémeére ou
des pdles apparemment contradictoires se coordonnent.

La fluidité du sang, I'éther du feu et le sublime de I'’Amour Agapé
(et non seulement Eros), se conjuguent. Il s'agit donc d'un état-
action de plénitude éphémére qui peut ou non se renouveler sous
une autre forme, en une autre manifestation. La pleine conscience
de ce qui nous entoure et de ce qui est en nous peut alors devenir
un état, sinon permanent (nous ne sommes pas, hélas, des
boddhisatvas !), mais du moins de plus en plus fréquent.

Ainsi, les Quatre Nobles Vérités du Bouddha (constat de la
souffrance, recherche de sa cause, conscience qu'elle peut étre
dépassée, voie a suivre pour le permettre) résument le travail a
accomplir pour un plus grand bien-étre au sens plein du terme.
C'est un travail thérapeutique car, en fait, si I'on pouvait admettre
la notion de « péché originel », il s'agirait des maladies psycho-
affectives qui nous freinent dans notre évolution et nous donnent
I'illusion d'exister grace a la souffrance méme : on n’en sort plus...

239

Initiation_4_21012.indd 239 @ 1112112 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

J'aimerais citer a nouveau Le Kybalion : « L'Esprit, de méme
que les métaux et les éléments, peut passer d’un état a un état
différent, d'un degré a un autre, d’une condition a une autre,
d’un péle a un autre péle, d’une vibration a une autre vibration.
La Vraie Transmutation Hermétique est un Art Mental ». Il est
bien entendu que « mental » ici n'est pas « intellectuel ». L'Esprit
n'a, en effet, rien a voir avec I'intellectualisation ; il dépasse notre
entendement car il est bien au-dela de la matiere. Cela ne nous
empéche pas de I'appréhender, de le ressentir et d'aspirer ainsi
a un dépassement de nous-mémes, sachant que nous sommes
perfectibles et que nous travaillons Matiére et Esprit afin de
nous réaliser. Les Francs Magons pronent la vertu du travail et le
polissage de la pierre : ce n'est évidemment pas dans le sens littéral
du terme, mais dans celui du travail incessant que chaque étre
doit faire, de sa naissance a sa mort physique, pour s'améliorer et
approcher la Connaissance. Nous nous créons sans cesse : notre
purification intérieure ne se fait pas de facon tranquille, réguliére,
mais de maniére souvent confuse, avec des régressions, des luttes,
des erreurs, des désespérances... Nous sommes impermanents et
existons dans I'impermanence.

La Quéte, devenue mystique expérimentale, tension souple vers
I’Absolu et la si lointaine Illumination, dans un dépassement de la
mortalité apparente qui nous conduit aux portes de la nuit, celles
de I'Eternel Retour, implique de choisir de mourir au moi illusoire
des passions. Ce choix est défini par la Conscience et la Sagesse,
une forme d'hyper-lucidité (je pense, la encore, a I'enseignement
de Krishnamurti). Cette sagesse n'est pas une morale non plus
qu’une philosophie, qui demeureraient dans le seul domaine de
I'intellect, mais un état ontologique (I'ontologie étant, en méta-
physique, |'étude des étres en eux-mémes, indépendamment de
leurs attributs singuliers et de leur apparence) a réajuster constam-
ment, a affiner, a parfaire, qui est du domaine de la Connaissance.

La Sagesse n'est donc pas un état constant de plénitude parfaite
et de passivité un peu blasée ; c'est un état actif conscient, en
une vision réaliste et libératrice du monde ; c'est une synthese qui
se réalise en fonction de soi et de ses propres contraires ; c'est

240

Initiation_4_21012.indd 240 @ 1112112 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

la finalité d'étre a son axe et de fluctuer en fonction de cet axe
solide, invulnérable : les plateaux de la balance sont mobiles mais
le fléau est immuable. De la méme maniere, le corps se meut
autour de I'axe central qu'est la colonne vertébrale. L'équilibre est
la dialectique entre tous les éléments contraires qui constituent
notre étre. C'est en fonction de soi, de sa propre identité, que
se réalise I'épanouissement en tant qu'individu et en tant qu'étre
social.

Exister selon ce que I'on est et selon ce que sont les autres, c'est
conjuguer les joies de I'esprit et celles du corps, vivre intensément
et savoir vivre abandonné, aimer et étre aimé, se connaitre sans
concessions pour mieux se trouver et s'accepter tel que I'on est
et non selon un idéal du moi complétement virtuel. Cette liberté
d'étre permet I'accord de soi a soi, de soi au monde et I'on peut
transformer I'orgueil en simplicité, I'enfermement névrotique
en ouverture et en liberté intérieure, la lacheté en courage. La
recherche de cet équilibre en nous est un itinéraire qui se poursuit
la vie durant, permettant d'étre davantage « heureux », sage,
calme sans étre éteint, libre sans étre non concerné. La condition
essentielle est d’échapper aux trois poisons que sont I'attraction,
la répulsion et l'indifférence.

Nous avons a nous situer entre Yin et Yang, forces centrifuges et
centripétes, selon ce qui est bien pour soi, et que |'on apprend
a mieux appréhender avec les années qui passent et le Temps
qui acquiert une plus grande dimension. La vie prend alors tout
son sens et |'on apprécie de « vieillir ». L'alchimie, c'est le sens
de la vie méme, la transformation de nos indigences en richesses,
sachant que celles-ci ne nous appartiennent pourtant pas...
Nous allons de découvertes en découvertes et, si I'Cuvre est bien
accompli, on parvient a un déconditionnement progressif et au
dépassement de tout dogme. A tout instant, I'on doit choisir en
confiance et lucidité, sans parasitage de nos projections. Nous
pouvons a ce moment |a transcender les notions de comparaison,
de compétition, d'identification, les faux semblant, les préjugés,
les idéologies, les rapports de force tant vis a vis de soi-méme que
des autres.

241

Initiation_4_21012.indd 241 @ 111212 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

La Quéte est la vie méme : chacun s'efforce de trouver un accord
entre les temps de labeur et ceux de repos, entre la lumiere et les
ténebres, le bruit et le silence, I'Esprit et la Matiére (il n'est que de
relire le trés beau texte de L'Ecclésiaste pour s'en convaincre). Le
kaléidoscope de sa vie sera d'autant plus riche que I'on y aura mis
davantage d'éléments : tout dépend de ce a quoi I'on aspire et
de ce que I'on parvient a étre. Se libérer, c'est devenir disponible
sans se faire vampiriser, c'est transformer le plomb lourd en or
lumineux, I'angoisse existentielle en vision confiante de la réalité.

La conjugaison des forces qui nous constituent et qui constituent
nos sociétés s'établit sur un mode personnel qui varie selon les
individualités. Nous vivons selon notre monde intérieur infiniment
solitaire et selon le monde environnant constitué par toutes les
autres solitudes : a chacun d'y trouver sa place a la jonction de la
vie individuelle et de la vie sociale.

Savoir donner et savoir recevoir sont des comportements essentiels
si I'on veut que I'ensemble des équilibres atteints - le monde
est une vastitude écologique - constitue une trame solide dans
laquelle on puisse s'épanouir aussi bien dans les joies que dans
les souffrances, sur les chemins aisés comme face aux obstacles :
étre du monde sans étre dans le monde permet d'atteindre I'état
de bienveillance et de compassion pour tous les étres, mais sans
volonté délibérée de donner ni d'attendre. Cela se fait, 'est tout...

CONCLUSION

Le travail initiatique se déroule selon les lois alchimiques :

- du Rebis, Matiére des Sages, dans la premiére opération de
I'Cuvre et qui est constitué par les éléments male et femelle, les
deux aspects différenciés du Méme ;

- de I'Elixir ou esprit animé, dans la seconde opération de |I'Cuvre ;
- de la Teinture, dans la troisiéme opération de I'Euvre, rendant
parfaites les choses imparfaites.

242

Initiation_4_21012.indd 242 @ 1111212 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

Psychologiquement et spirituellement parlant, cela demande :
- une analyse de soi pour chercher une conscientisation toujours
plus ample ;

- la découverte de I'inconscient et de ses différents plans de pro-
fondeur;

- 'utilisation de cette découverte afin de comprendre - par intui-
tion et non par intellectualisation — nos rapports aux autres et
a soi-méme. Cela se réalise a travers de multiples épreuves et
nombre de combats ;

- I'aide d'un « accompagnateur » (maitre, controleur, sage, guide,
thérapeute...) afin de suivre la bonne voie : la sienne ! et non
celle qui serait dictée de I'extérieur.

Le « psychique » est un bon outil dynamique au service de la
matiere, du conscient, du spirituel. C'est une force vitale servant
de lien depuis notre conception jusqu’a notre mort, voire de nos
conceptions jusqu’a nos morts.

La loi de cohésion rythme notre vie et I'on peut I'associer a celle de
cause a effet car il s'agit de :

- la cohésion, principe de |'attraction moléculaire ;

- I'affinité chimique, principe de I'attraction atomique ;

- la gravitation, principe de I'attraction universelle.

Nous vivons selon les quatre éléments de la facon suivante :

- Le corps est associé a la Terre des excréments, a la glaise brute ;
- Le coeur est associé a |'Eau des larmes, de la sueur, du sang ;

- 'ame est associée a |'Air des réves, des fantasmes, du souffle ;

- L'Esprit est associé au Feu des fiévres, de la sexualité, de I'émotion.

243

Initiation_4_21012.indd 243 @ 1112112 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

Le Verbe est Substance et Structure de I'Univers. Il régit tous les
principes dits hermétiques que nous avons évoqués dans cette pré-
sentation et que Le Kybalion résume ainsi :

. Principe de Mentalisme

. Principe de Correspondance

. Principe de Vibration

. Principe de Polarité

. Principe de Rythme

. Principe de Cause a Effet

~N o Ul B W N -

. Principe de Genre

J'aimerais rappeler, pour mémoire, les grandes lois théosophiques
pour montrer combien elles représentent le lien entre I'Occident
et I'Orient et sont adaptées a notre propos. Ce sont :

- Le Principe divin est I'Intelligence/Sagesse ;

- La Vie évolue et tend vers I'Harmonie ;

- L'Univers est matiére et Esprit ;

- La Connaissance s'appuie sur le savoir et la démarche spirituelle ;
- Le but est de connaitre les grandes lois de la Nature ;

- L'interaction entre les différents niveaux de conscience spirituelle
est le sens de la vie ;

- Le Soi est lié a tous les autres étres vivants ;

- Forces du bien et forces du mal agissent dans l'invisible, a I'exté-
rieur comme a l'intérieur de nous ;

- La loi du Karma nous régit.

Les alchimistes ont mis en évidence que la matiere était
indifférenciée, indéterminée, commune a tout I'Univers : c'est
seulement la forme qui apparait individualisée. Cependant,

244

Initiation_4_21012.indd 244 @ 111212 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

le sens de notre humanité nous rend capables d'effectuer des
modifications de structures moléculaires a I'intérieur de nous, tant
sur le plan physique que sur le plan psychique et spirituel, et, a
de rares exceptions prés, dans le cas d'étres exceptionnels, cette
« procédure » estimparable, incontournable. Dans |'Guvre au Noir,
nous partons du chaos initial pour passer par la décomposition
des éléments (solution, séparation, division, putréfaction), puis
nous établissons I'union des contraires, nous procédons a la
réunification de nous-mémes, précédant une mort symbolique,
la dissolution et I'illumination. L'Guvre au Blanc est |'étape de la
purification et I'Cuvre au Rouge celle de I'élévation. Tout étant
fait pour nous réconcilier avec nous-mémes et chasser I'ignorance
dans laquelle nous errons, dupes de nos illusions.

La réalisation, c'est trouver un juste milieu entre le Mercure,
principe féminin, et le Soufre, principe masculin, pour devenir
I’Androgyne, la Pierre philosophale qui se trouve en chacun de
nous, sachant qu'apprendre n'est pas comprendre et que savoir
n'est pas connaitre. Nous sommes le Sel en quéte de perfection.
L'Eveil est au-dela de I'idée méme de perfection : il est le lieu du
Sublime et de la Transcendance, le mal étant le bien non encore
transformé car le Mercure est la « substance transformante », la
matiére ou s'inscrit I'Esprit en sommeil.

Que l'on adopte un rythme « primitif », harmonique ou
dodécaphonique, toutes les formes de recherche de beauté dans
I'ceuvre musicale qu'est la vie, sont, a priori, valables selon ce que
I'on veut vivre et selon ce que I'on recherche. Que I'on choisisse
de vivre comme Narcisse ou comme Goldmund, les deux héros de
Herman Hesse (deux jeunes amis prennent des voies différentes :
I'un choisit la voie séche, I'ascétisme ; I'autre s'aventure dans la
voie humide d'une vie désordonnée. Se retrouvant des années plus
tard, ils constatent qu'ils en sont arrivés a des stades équivalents),
I"équilibre sera certainement, a des degrés divers pour chacun,
dans l'unification interne de nos dualités, la transformation de
nos désirs contraires (« je voudrais mais le ne veux pas »), de nos
conflits personnels et sociaux, I'établissement de distances et de
rapprochements de soi a soi, de soi aux autres et de soi a |'Esprit.

245

Initiation_4_21012.indd 245 @ 1112112 13:54



L’homme en son alchimie spirituelle

ETRE AU MOMENT JUSTE, AU JUSTE ENDROIT, c'est étre au droit,
au fil a plomb de sa vie. Et alors, mais alors seulement, nous
pouvons appliquer la maxime de I’Abbaye de Télesme : « Aime et
fais ce que vouldras ».

Terminer sur quelques citations permet de remettre ce travail
a sa juste place, perdue au milieu de multiples recherches
sur I'Homme. Patrick Lebail a dit : « C'est dans la douleur et la
désespérance qu’éclate souvent la libération », d'ou l'utilité des
crises — comme le précise Christiane Singer - car elles permettent
a nos défenses de tomber plus vite. Il dit aussi : « Enseigner le
Soi, c’est faire désapprendre » : désapprendre nos certitudes
rassurantes, nos a priori, nos résistances confortables mais en fait
trés insatisfaisantes, nos mensonges en toute bonne foi, notre
orgueil qui cache nos peurs, nos visages aux masques durcis a
force de ne pas s'étre démaquillés, nos rires cyniques pour ne pas
admettre notre insuffisance, nos culpabilités obscurcissant nos
agressivités retenues. Et Jean Sulivan de prononcer ces superbes
paroles dont tout travail sur soi doit s'inspirer : « A chacun de
transformer les blessures en points d’insertion pour des ailes ».

246

Initiation_4_21012.indd 246 @ 1112112 13:54



Les clés de I'Orient

Par Yves-Fred Boisset
Les clés de I'Orient

Dans le numéro 3 de 2011 de la reoue,
nous avons paé/ié le premier cﬁapi/re
de cef ceuore mayzly/ra/e que Saint- Yoes o ’%ﬁ)eyo@e

consacra aux « J/Z_ys/éres de la naissance » .

Le deuxiéme chapitre de «Clefs de |'Orient» traite des Sexes et de
I’Amour. En 1877, voila un intertitre qui n'a pas d{ passer inapercu
si I'on sait les tabous qui tournaient alors autour de toute évo-
cation de sexes, en une société pudibonde, frileuse et hypocrite.
Mais |3, dans les hauteurs ou se placait Saint-Yves, nulle malheu-
reuse équivoque ne saurait étre entretenue car nous sommes dans
un contexte religieux, a entendre bien entendu dans le sens que
nous lui donnons habituellement dans nos milieux ésotériques.
Qui d'ailleurs est tout bonnement le sens étymologique.

D’entrée de jeu, Saint-Yves met a l'aise ses lecteurs quand il écrit :

« La question religieuse des Sexes et de I'’Amour est réservée dans
le Christianisme, celle des Sexes dans les Mystéres du Pére, celle de
I’Amour dans les Mystéres du Saint-Esprit. »

Et il s'empresse d'ajouter :

« Dans la primitive Eglise, ces Mystéres étaient |'objet d’une ins-
truction supérieure, d’une véritable Initiation. »

De fait, il faut avouer que ce chapitre et les idées que Saint-Yves
d'Alveydre y développe paraissent quelque peu génantes. Tres
vite, on se trouve confronté a des notions philosophiques assez
rétrogrades en cela que notre auteur, conforme a certains schémas
vulgarisés par les Eglises issues du monothéisme primitivement
introduit par Moise et par la Genése, semble reconnaitre la
suprématie de I'hnomme sur la femme.

1 Extrait de mon essai : Saint-Yves d'Alveydre, une philosophie secréte, éd. Dualpha, 2005. Les
commentaires sont de ma modeste plume.

247

Initiation_4_21012.indd 247 @ 1111212 13:54



Les mystéres du mariage et de I'amour

Or, ne le voila-t-il pas pris en flagrant délit de contradiction quand
on se souvient du culte qu'il portait a I'encontre de son épouse,
Marie-Victoire de Keller ? Si I'on en croit les termes dans lesquels
il parlait de celle-ci, on pourrait en déduire qu'il la considérait
comme sa maitresse, dans I'acception véritable et ancienne de
ce mot qui, avant de sombrer dans le quotidien des vaudevilles2,
exprimait toutes les qualités spirituelles de la femme et valorisait
toute l'influence bénéfique qu’elle avait sur I'nomme.

Pour I'heure, assimilée a la nature naturée, aux éléments passifs et
plastiques de I'univers,

« la femme, écrit Saint-Yves, est & 'homme, dans I’Etat social, ce
que la nature est a Dieu, ce qu’une faculté est a un principe dans
n‘importe quel point de la hiérarchie des activités, ce que la durée
est au temps, I'étendue a I'espace, la forme a I'esprit, la clarté au
jour, la chaleur au feu, la terre au ciel. »,

propos qui ne sont pas dénués d'une misogynie apparente et qui,
de ce fait, sont de nature a choquer nos esprits modernes.

Mais Saint-Yves d'Alveydre enchaine aussitot :

« Mais pour que la réciproque soit vraie, il faut que I'homme soit
pour la femme le représentant réel de Dieu, la figure vraie de son
image. Sans la Religion, sans I'Initiation, cette condition ne peut
étre remplie; et le lien, la force qui unit Dieu et la Nature ne trou-
vant pas dans I'homme de support intellectuel et moral suffisant,
laisse le mariage et les foyers, les unions et les générations, aban-
donnés au hasard, a I'inconscience, a I'ignorance et a la faiblesse
ontologique qui en résulte. »

La pensée primitivement abrupte exposée dans ce chapitre évolue
a présent vers une complémentarité des sexes.

2Dans le théatre francais, maitresse n'a pas le méme sens chez les auteurs classiques, tel
Moliére, par exemple, que chez des auteurs modernes comme Feydeau ou Sacha Guitry.

248

Initiation_4_21012.indd 248 @ 1112112 13:54



Les mystéres du mariage et de I'amour

La pensée alveydrienne évolue tout au long de ce chapitre. Parti
de la hiérarchisation des sexes, le féminin étant, de facto et de
facon arbitraire, inférieur au masculin, on remarque, au fil des
pages, une avancée vers des raisonnements plus nuancés.

Saint-Yves observe avec infiniment de sagesse que :

« dans certains pays d'Europe et ailleurs, la question féminine,
agitée au point de vue civil et méme politique, donne lieu a des
confusions qui peuvent devenir aussi préjudiciables a la paix des
Foyers, au repos de la Cité, qu'au bonheur réel des femmes.

« La Cité et I'Etat, les choses civiles et politiques, sont le triste
apanage de I'Homme, et il ne se le verrait momentanément
disputer que pour le ressaisir t6t ou tard, en accablant du poids de
ses droits le Sexe mal inspiré qui en aurait revendiqué le fardeau.»

Notons, pour mémoire, que c'est, douze ans plus tot, en 1865,
qu'était né en Angleterre le Mouvement des Suffragettes
dont les militantes revendiquaient le droit de vote, ce qui, a
I"époque, n'allait pas de soi. Saint-Yves d'Alveydre y voyait-il une
contradiction avec la mission spirituelle de la femme ?

De nos jours, le probléme ne se pose plus. Mais il n'est quand
méme pas interdit de penser que les femmes qui accedent a
des responsabilités civiles et politiques (ou simplement a des
responsabilités sociales) devraient se garder de caricaturer les
hommes en imitant leurs maniéres intransigeantes et en épousant
leurs solutions bien trop souvent empreintes de cette inhumanité
qui caractérise les rapports sociaux. En un mot, on ne leur demande
pas de reproduire et de perpétuer les imbécillités et les impostures
dont les hommes se sont rendu coupables depuis qu'ils ont le
pouvoir, mais on attend d'elles autre chose, quelque chose de plus
humain, quelque chose de plus spirituel aussi. La femme n’est pas
I'univers de I'hnomme, comme le disait le poéte Louis Aragon, mais
« I'avenir du monde », ce qui n'est pas la méme chose.

L'hommage que Saint-Yves d'Alveydre rend a la femme dépasse
pourtant tout ce que certains démagogues ont pu dire jusque la.

249

Initiation_4_21012.indd 249 @ 1112112 13:54



Les mystéeres du mariage et de I'amour

Lisez plutét :

«Dans le Foyer, dans la Famille, dans la Civilisation, dans I'Economie
organique de la Vie, la femme, comme Hevéh dans le nom du
Pere, comme la Nature dans la Constitution de I'Univers, n’est pas
la moitié, mais les trois quarts du Principe masculin. »

On pourrait par jeu rapprocher cette interprétation de la pensée
alveydrienne de cette remarque du biologiste francais Jean
Rostand (1894-1977)3 qui écrivit un jour en substance que s'il est
vrai que, dans I'embryogenése, le pere et la mere prenaient une
part a priori égale, il n"'en demeure pas moins que I'apport de la
mere est en vérité plus important du fait des relations privilégiées
que, durant toute la gestation, elle entretient avec le foetus.

« Génératrice et conservatrice de la vie, écrit Saint-Yves, des
arts, de la civilisation, gardienne des générations, investie par la
Nature de I'autorité de substance, c’est dans cet ordre qu’elle peut
souhaiter, pour son bonheur, pour celui de I'homme et de I'Etat
social tout entier, de rentrer religieusement, par I'Initiation, dans
tous ses droits, d'accomplir tous les devoirs que comportent ses
Facultés.»

Saint-Yves conclut ce chapitre sur ces considérations marquées du
sceau de la plus pure spiritualité, loin des tabous de la cité et des
jugements élémentaires des individus ordinaires. Il n'ignore pas
que « tout homme a en lui une femme qui est son ange gardien,
sa protectrice, son dme sceur véritable, la voix de sa conscience, le
lien qui I'unit a la fois a la terre et au ciel ».

Juliette est dans Juliette, aussi dans Roméo !

3 Fils d’Edmond Rostand, écrivain francais (auteur de célébres piéces de théatre en vers «
Cyrano de Bergerac », « Chantecler », « L'Aiglon »), Jean Rostand consacra sa vie a la
parthénogeneése expérimentale, toutes ses publications scientifiques étant empreintes d’un
humanisme que I'on ne rencontre pas toujours dans les publications de ce genre.

250

Initiation_4_21012.indd 250 @ 1112112 13:54



Les mysteres du mariage et de I'amour

De méme que Saint-Yves d'Alveydre fut I'adepte d'un christianisme
éclairé, il fut celui d'un féminisme tout autant éclairé qui s'éleve
bien au-dessus des revendications matérielles qui ne sont certes
pas négligeables mais ne constituent pas I'essence des relations
entre sexes pour |'accomplissement de la Loi d’Amour. Nous voila
bien loin de ces interminables discussions sur I'égalité des sexes
qui ne ressortissent qu'a un faux débat dont la seule résultante est
d'occulter le vrai débat qui concerne les droits de 'homme, étant
bien entendu que ceux-ci incluent ceux des femmes. Chacun peut
observer que c'est dans les pays ou sont bafoués en permanence
les droits de I'homme que les femmes sont le plus maltraitées.

La sexualité et I'amour, en dehors des plaisirs éphémeéres qu'ils
procurent et des liens merveilleux qu'ils sont aussi capables de tisser,
concourent en leur finalité a la ré-union dans I'Unité primordiale
et finale de ces deux cotés d'une méme entité que sont I'homme
et la femme. Il y a fort a parier que, pour des raisons qu'il serait
trop long d’examiner dans le cadre de cette étude, cette Unité
primordiale et finale soit, sinon de nature, du moins d'essence
féminine. La femme est dans I'nomme, ce que I'humoriste a
traduit par cette formule lapidaire : I'homme est une femme qui a
mal tournée. On n'écoute jamais assez les humoristes...

Le troisieme volet de ce triptyque (Les mystéres de la mort) fera
I'objet d’une prochaine publication.

251

Initiation_4_21012.indd 251 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Par Jean-Albert Clergue

Pratique de I'aikido dans un dojo contemporain.

La tranquille assurance d’une jeune femme, profondément enracinée
et bousculant son partenaire a I'aide d’une énergie puisée on ne sait od...

Retour a des traditions d'arts martiaux indispensables
au chevalier pour intégrer corps, 4me et esprit.

Partout et de tout temps, la maitrise corporelle et psychique
a préludé a la formation chevaleresque.

Sans elle, I'étre ne peut se sentir enraciné
dans un univers naturel dont il explorera les divers aspects,
en tentant de manifester ses subtilités a travers
d‘autres arts traditionnels trés raffinés.

C'est cette essence que la chevalerie occidentale a oublié
et qu'elle se doit de retrouver pour mieux renaitre.

252

Initiation_4_21012.indd 252 @ 111212 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

UNE CHEVALERIE ACTUELLE ET NON DEISTE ?

En Occident [ "app ellation « chevalerie » est fellement liée & la notion
de christianisme que, de/ ’enw'sayer comme « non déiste »,
devient de [ordre du pire contradictoire, de [ ‘oxymore.

Or, dans les articles précé(/en/s, i a été exp/oré
que/ques /Grm es universelles o un esprif de chevalerie.

Ona pu constater que celui-ci est souvent IbO/é;D endant
L un engagement .s;oir[/ue/ de nature reﬁgieuse.

Gnyﬁlée dans ses contradictions, la Franc-maconnerie pourral?—e//e
o/éyayer une /orme céeoaﬁzresque, confemporaine ef en p/ein accord

avec ses /om/em ents universels, joints aux perceptions de notre femps 2

REACTIONS ET APPORTS.

Telle que I'a acceptée la rédaction de la revue « L'lnitiation », la
forme de cette série d'articles a I'avantage de laisser s'écouler un
trimestre entre deux parutions. D'ou des opportunités d'échanges,
des ouvertures possibles, des apports, des précisions, des corrections
éventuelles. La derniére livraison n’en fut pas exempte, compte
tenu des deux sujets abordés.

La poursuite d'une incursion en « chevalerie » africaine ne pouvait
qu'appeler a son élargissement. Un apercu autour des Chasseurs
du Mandé et de leur Charte n'avait d'autre but que d'attirer
I"attention sur un tres vaste continent dont I'histoire antécoloniale
est pratiquement inconnue du public. Poursuivant le dialogue avec
notre ami Gérard Galtier, nous sommes convenus qu'il faudrait un
peu plus explorer du coté des traditions des Peuls du Niger ou un
concept chevaleresque serait intéressant a déceler. De méme, a
travers ces hommes du feu que sont les forgerons et leurs castes
particulieres. Mircéa Eliade les avaient percus comme alchimistes,
cultivaient-ils également des vertus chevaleresques ?

253

Initiation_4_21012.indd 253 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Sur le deuxieme sujet, relatif a quelques aspects et interpréta-
tions des multiples grades de chevaliers dans la Franc-magonnerie,
il était évident que les échanges ultérieurs ne pouvaient étre que
vifs et animés. Un consensus se dégageait néanmoins pour recon-
naitre le fondement chrétien des Hauts Grades. Fondement dans
un sens peut-étre plus culturel, d'acceptation de la teneur humaine
du Message, que de véritable conviction dans une foi ancrée au
cceur des récipiendaires. Comment alors distinguer entre « chré-
tien » et « chrétien », le méme terme désignant aussi bien les seuls
aspects historique, culturel et philosophique, que la plénitude
d'une espérance personnelle en la divinité révélée ? Et ce n'est pas
d'aujourd’hui qu'une telle ambiguité sémantique se présente. Elle
est permanente, sauf parfois a utiliser le vocable de « christique »,
mais tant exécré comme aveu d'indécision spirituelle, voire marque
d'hypocrisie individuelle. Il reste aussi la possibilité de nuancer
entre les enseignements d'un Jésus humain et le Message du Christ
fait Homme. Position bien subtile et susceptible d'ouvrir a de fort
nombreux débats. Mais ceux-ci sont-ils tentés alors qu‘une chape
de conformisme, élargi au sens de confort intellectuel, semble
prolonger un silence plutét consensuel ? Et, dans un tel cas, une
authentique chevalerie maconnique, de pleine acceptation de coeur
et d'esprit, resterait-elle étre encore envisageable, hors de son
contexte fondateur dans une totale essence chrétienne ?

Pour des chevaliers-macons de pleine conscience et désirant sortir
des ornieres actuelles, il faut bien reconnaitre I'immensité de la
tache qui leur incomberait, avant de proposer et d'établir les bases
d'une telle forme de « refondation », non religieuse et non déiste.
Mais, en notre temps de modernité des communications, d'autres
voies peuvent étre mises en évidence.

Il ne s'agit nullement de s'abstraire d'une possibilité d'adhésion
maconnique, restant essentielle pour parachever tout « honnéte
homme » de notre temps, ni de s'en soustraire. Il sera plut6t évo-
qué un regard personnel différent sur des modalités de progression
et les complémentarités que I'on peut en rechercher ailleurs, dans
d'autres voies, dans d'autres lieux ou dans d'autres temps tout aussi
initiatiques.

254

Initiation_4_21012.indd 254 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Esprit universel de chevalerie et éthique naturelle.

Les présentes tentatives de discerner diverses constantes, sur les-
quelles se fonderaient d'autres chevaleries qu'occidentales et chré-
tiennes, rejoignent incidemment les préoccupations d'une Commis-
sion théologique internationale formée sous I'égide des autorités
vaticanes et un temps dirigée par le cardinal Ratzinger, présent
pape Benoit XVI. Il se trouve qu'un de ses themes de réflexion fut :
A la recherche d’une éthique universelle, nouveau regard sur la loi
naturelle (publication Cerf, Documents des églises Paris 2009).

La Librairie la Procure salua ainsi cet ouvrage : « L'éthique peut-elle
proposer une base commune, universelle, issue de la loi naturelle ?
La Commission théologique internationale livre une réflexion
importante sur le sujet, et repense le lien entre Révélation et loi
naturelle. »

De son cété, I'éditeur propose, au futur lecteur, cette 4e de cou-
verture : « La loi naturelle est la norme de I'éthique que tous les
hommes peuvent découvrir en eux, au cceur irréductible de la per-
sonne humaine, que nous appelons sa nature. Ce n'est donc pas seu-
lement la constatation empirique de la convergence des éthiques
qui peut motiver I'agir humain, mais la conscience que ['éthique a
un fondement dans I’humanité méme de I'homme, et qu’elle crée
par la des droits et des devoirs a tous les hommes.

Puisque nous prétendons que cette loi existe dans I'humanité de
I’'homme, elle n'est pas a inventer, mais a découvrir, a déceler dans
les différentes cultures humaines qui I'expriment chacune d’une
maniére singuliére. Notre travail tente de discerner dans les grandes
traditions philosophiques et religieuses de I'humanité le surgisse-
ment de cet universel humain...».

Or les dialogues cecuméniques des cinquante derniéres années ont
souvent tourné court, par la prétention d'une de leurs composantes
de détenir la vérité révélée, a tous les hommes et une fois pour
toute. Il y a dans I'ouvrage cité un aveu d’humilité et de volonté
de repartir sur des bases plus générales. La notion de « loi natu-
relle » pourrait s'avérer mieux fédératrice par la recherche d'une
sorte d'inné d'une éthique universelle. Ce qu'un « Coup de cceur de
libraire » résume de facon magistrale :

255

Initiation_4_21012.indd 255 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

« Tous les étres humains peuvent-ils se mettre d’accord pour fonder,
en raison, les principes universels d’un «agir juste, tant dans leur vie
personnelle que dans I'organisation des rapports sociaux ? Devant
la diversité irréductible des civilisations, peut-on aller au-dela de
convergences minimales et de compromis précaires ? Dans une
approche trés structurée, la CTI montre puissamment que I'éthique
a son fondement irréductible dans I'humanité méme de I'homme
en revivifiant la notion de «loi naturelle», loin des caricatures qui
la disqualifiaient naguére. En exposant la position catholique, elle
appelle les autres traditions a proposer leur propre démarche vers
une éthique universelle. »

A la lecture de I'ouvrage, il est souvent plaisant de devoir constater
que cette tres respectable commission rejoint, dans sa recherche d'élé-
ments de la « loi naturelle », un certain nombre des fondements cheva-
leresques universels. Ceux-ci sont issus de notions d'une loi naturelle :
respect de la vie, patience devant ses épreuves, compassion pour les
faibles, dévouement au bien commun. Par ailleurs, la réprobation du
meurtre, vol, mensonge, colére, convoitise, avarice, etc., considérés
comme atteintes a la dignité de la personne humaine. A noter, une in-
vite aux chrétiens et aux thuriféraires de la consommation débridée :
« une modération dans I'usage des biens matériels... » (p.61).

Tout ces préceptes formeraient de la bonne chevalerie universelle,
si cette Commission théologique ne se voyait dans I'obligation de
rappeler que : « Toute créature percoit la loi éternelle, c'est-a-dire le
plan de Dieu sur la création, et elle participe a la providence de Dieu
(...) en se dirigeant soi-méme et en dirigeant les autres. » (p.67).
Ce que renforce un discours de Benoit XVI: « La loi naturelle inscrite
par Dieu dans la conscience humaine, est un dénominateur commun
a tous les hommes et a tous les peuples... Les droits de I'homme
sont fondés en Dieu créateur qui a donné a chacun l'intelligence et
la liberté. » » (p.147).

A partir de cet acte de foi de nature créationniste, il paraitrait
donc inconcevable que, selon une vision évolutionniste, la montée
progressive d'un état de conscience, chez les animaux comme chez
les prémices d'humains, puisse générer les notions de bien et de
mal, pourtant naturellement acquises entre la douceur de la caresse
et les affres des tortures. Un tel créationnisme réducteur renvoie

256

Initiation_4_21012.indd 256 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

la chevalerie occidentale entre les ceilleres de sa seule forme
chrétienne, voire maconnique. Confirmée par la conclusion du
commentaire attaché au texte : «... La loi naturelle ne trouve sa vraie
mesure qu'intégrée dans la Loi nouvelle de Jésus-Christ. » (p. 166).
Ce qui en soi est parfaitement acceptable, mais ne saurait convenir a
des explorateurs de lois naturelles découvertes et transmises a travers
des codes chevaleresques universels, non chrétiens et détachés de
tout a priori religieux ou dogmatique.

En outre, il est une nouvelle fois constaté le manichéisme d'une
commission ecclésiale catholique ne s'attachant a I'éthique qu'a
travers son seul aspect d'ame ou de conscience. A aucun moment il
n’est envisagé une éthique corporelle, pourtant premier stade de la
découverte des lois de nature a travers le physique et son immersion
dans un cadre, que I'on qualifierait aujourd'hui d'écologique, qu'il
lui faut apprivoiser et épouser. Ces perceptions étaient pourtant a
la base de la formation, dés I'adolescence, de toutes les traditions
chevaleresques extra-européennes.

ETRE DE NOTRE TEMPS

Pour ceux qui ont vu leurs cheveux blanchirent et méme pour
des plus jeunes, les cinquante derniéres années n‘ont été qu’une
avalanche de découvertes dans tous les domaines. De I'atome a
I'espace, d'une possible explosion originelle a la genése de la vie, de
la paléontologie aux explorations neurologiques, les scientifiques et
autres chercheurs nous ont gatés d'images somptueuses présentant
leurs avancées et les projections que I'on pourrait en attendre. En
particulier en matiere d'évolutionnisme.

Les balbutiements de Darwin sont désormais trés largement
confirmés. Pourtant le concile de la Contre-Réforme, tenu a Trente en
1545-63, avait voulu figer le texte biblique dans la Genése, le péché
originel et la Chute. Il s"ensuivit I'ancrage du ridicule anti-galiléisme
de 1633. Depuis, I'Eglise romaine a battu retraite en bon ordre,
réhabilitant Galilée en 1992 et, dans la foulée, Jean-Paul Il affirmant
« de nouvelles connaissances conduisent & reconnaitre dans la
théorie de I'évolution plus qu’une hypothése » 1, mais néanmoins,

VIntervention du pape Jean-Paul ll, le 22/10/1996 devant I'Académie pontificale des Sciences.

257

Initiation_4_21012.indd 257 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

I’Homme ne saurait étre « le produit accidentel et dépourvu de sens
de I'évolution ». Dans tous les cas « I'ame spirituelle, créée par Dieu,
ne procede pas par évolution. ». Dans la méme allocution citée, le
pape Jean-Paul Il confirme « Pie Xl avait souligné ce point essentiel :
si le corps humain tient son origine de la matiére vivante qui lui
préexiste, I'ame spirituelle est immédiatement créée par Dieu
(Enc. Humani generis, p. 575). En conséquence, les théories de
I'évolution qui, en fonction des philosophies qui les inspirent,
considérent I'esprit comme émergeant des forces de la matiére
vivante ou comme un simple épiphénomene de cette matiere, sont
incompatibles avec la vérité de 'homme.>».

Il'y aurait donc création « immédiate » de I'ame sur la matiere
vivante qu’est le corps de I'homme. Sans vouloir étre impertinent,
au sein de notre arbre aux singes, a quel stade Dieu eut-il la bonne
idée de venir greffer une « ame spirituelle », dans le corps d'un
hominidé encore en cours de redressement ?

Naissance de la conscience humaine.
A la réflexion, quel est le distinguo entre I'ame et la conscience ?

L'Eglise ayant été déboutée de ses prétentions au créationnisme
physique, elle tente désormais d'établir une notion d'insertion de
I"dme dans un corps vivant. Ceci est habile car ne pourra jamais
étre démontré ou infirmé, les résidus d’'ame étant peu sensibles au
carbone-14. Mais Yves Coppens et ses collegues pourraient aussi se
demander a quel degré d'évolution des divers rameaux humains,
une ame viendrait-elle se surajouter ? Ou alors, tout élément vivant,
humain, animal ou végétal, est-il doté d'une ame et nous passerions
dans une autre conception philosophique et religieuse plus proche
de celle des concepts animistes ?

Par contre, la recherche de la naissance progressive de la conscience
dans le cerveau humain serait d'ordre tout a fait évolutionniste.
Ne rejoindrait-elle pas la formation de cette « loi naturelle »
universelle, signaléeendébutd’article et que quétaitune Commission
théologique internationale d'essence catholique romaine ?
La perception des sensations agréables ou déplaisantes glisserait
progressivement vers celles de bon et de mauvais, de bien et de

258

Initiation_4_21012.indd 258 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

mal, de beau et de laid, pour imaginer, beaucoup plus tard, celles
d’humain et de divin. Est-ce ainsi qu'un développement de I'état de
conscience évoluerait vers un sentiment de la formation d'une dme ?
Peut-étre, mais le divin dans tout cela ou serait son action ? Dans la
volonté de I'humain de rassembler sous ce vocable tous les mysteres
I'environnant ? Le ciel, les astres, les phénomenes météorologiques,
les vies animale et végétale, la vie et la mort humaines. Il pourrait y
avoir alors conjonction entre ces interrogations de la conscience et
la création, par les hommes, de la notion d’ame. De tout ceci naquit
une floraison prodigieuse de conceptions et de manifestations
déistes, faisant aujourd’hui le régal des anthropologues, des
ethnologues et des historiens des religions.

Du coté de la formation et du développement de la conscience,
qui semble étre I'apanage du genre humain sous sa forme la plus
développée, la science a tenté de s'en emparer. En 1989 et pour la
version francaise 1992, Sir John C. Eccles faisait paraitre un essai
intitulé Evolution du cerveau et création de la conscience (Champs/
Flammarion). L'auteur n'était pas le premier venu. Neurochirurgien
australien formé a Oxford, il avait recu en 1963 le Prix Nobel de
médecine pour ses travaux sur la synapse. En fin de vie, John Eccles
se pencha sur les implications philosophiques des découvertes
scientifiques en matieres neuronales. Il collabora, entre autres,
avec Karl Popper (1902-1994) éminent philosophe des sciences qui
souligna l'intérét de la nouveauté de I'approche de son collégue
et ami. Aujourd’hui, ces faits remontent a une sorte de préhistoire
des neurosciences, tant I'irruption de nouvelles techniques
d'investigation du cerveau a autorisé des progres prodigieux, et qui
ne sont encore rien a c6té de ceux que nous réservent les dix ou
vingt prochaines années.

Il semblerait donc que la déconnection entre formation de la
conscience et création d'une ame humaine soit de plus en plus
évidente et qu'elle renforce les positions prénant |'athéisme. A titre
d'exemple et sans vouloir s'immerger dans des courants philoso-
phiques, il est possible de l'illustrer par I'attitude personnelle d'un
contemporain, recherchant une position balancée et en apparence
paradoxale. Il s'agit d’André Comte-Sponville et de son ouvrage
L'Espritde’athéisme (voirencadré ci-joint). L'auteuryrevendique une

259

Initiation_4_21012.indd 259 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Athéisme et pourquoi André Comte-Sponville ?

Homme de lettres, pour ne pas dire « intellectuel », prolifique et mé-
diatique. Né en 1952 et normalien, A. Comte-Sponville nourrit depuis
quelques temps la spheére (la bulle?) médiatico-littéraire francaise. Pré-
sent par des chroniques réguliéres dans de nombreux journaux, sur les
plateaux télévisés d'émissions a thémes plus ou moins philosophiques,
il s'est fait un de ces incontournables de la parole réfléchie.

Comte-Sponville nourrit aussi la production éditoriale a raison d'un
ouvrage annuel, au point de se faire caricaturer sous la forme : « Une
idée, un bouquin, une idée, un bouquin... ! ». Dans ce maelstrém, ou se
situe en vérité notre auteur et pourquoi le citer, voire s'appuyer sur un
de ces ouvrages, dans le cadre du présent sujet concernant « La Quéte
d'un esprit de chevalerie » ?

Et bien, il se trouve qu'André Comte-Sponville a conduit une démarche
personnelle le conduisant de la foi chrétienne, issue d'une adolescence
convaincue, a un athéisme non moins assumé. Ce qui peut arriver a
nombre d’entre nous mais, pour un philosophe, se doit d'étre analysé,
expliqué, presque mis en scéne et a nu pour un public de lecteurs et
d'auditeurs. Il se trouve que cette démarche est apparue, jusqu'a étre
I'objet d'une sorte d'autobiographie spirituelle. Elle se voulait néan-
moins constructive par le paradoxe annoncé dans son titre : «L’esprit
de I'athéisme ».

Autrement dit, I'athéisme n’empécherait nullement une démarche
spirituelle conduite jusqu'a une grande élévation et susceptible de re-
joindre la notion trés éthérée de mystique... Cette contradiction valut a
son auteur le qualificatif de « chrétien athée », lui-méme se définissant
plutdét comme « athée fidele ». Proche aussi du bouddhisme, Comte-
Sponville propose « une métaphysique matérialiste, une éthique huma-
niste et une spiritualité sans Dieu, présentées comme une sagesse pour
notre temps.». Cette spiritualité laique déboucherait sur une mystique
de I'immanence : « Nous sommes déja dans le Royaume ; I'éternité, c’est
maintenant ».

Il devenait donc séduisant de superposer ce concept de spiritualité athée
et celui d’'une chevalerie universelle, spirituelle et mystique, elle-méme
dégagée de la gangue chrétienne dans laquelle I'a enfermée I'Occident.
Ceci est en lien direct avec I'article précédent qui tentait de connoter
des chevaleries, asiatique ou africaine, susceptibles de s'étre développées
sans perspectives déistes précises, rédemptrices, surnaturelles, etc.

N.B.: A noter que « L'esprit de I'athéisme » est peut-étre plus a entendre,
sous la forme de ses trois CD, qu’a lire dans un texte paraissant, au moins
en ses débuts, un peu longuet et enfonceur de portes ouvertes.

260

Initiation_4_21012.indd 260 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

« fidélité chrétienne » par les aspects sentimental et culturel qui ont
entouré sa formation et son éducation. Mais il atteste également
d'une posture « d’athée fidéle » proposée pour « une métaphy-
sique matérialiste, une éthique humaniste et une spiritualité sans
Dieu, présentées comme une sagesse de notre temps.».

Cette prise de position est exactement celle que pourrait revendiquer
et définir une chevalerie universelle et d'essence spirituelle, dont la
présente série d'écrits tente de cerner I'esprit. Quelles en seraient
les conséquences pour les derniéres formes de manifestations qui
en soient connues, par leurs origines et leurs vécus occidentaux, a
savoir, la Franc-maconnerie ?

Une maconnerie chevaleresque non déiste ?

Les réflexions des articles précédents, et les échanges les
prolongeant, ont souligné les limites aux évolutions possibles dans
le cadre des diverses formes de la Franc-magonnerie, évolutions aussi
bien individuelles que collectives. Evolutions vers une finitude de
nature spirituelle, donc et pour beaucoup, devenues étrangéres a la
notion actuelle de Franc-magonnerie. C'est toutefois un peu oublier
qu'a son origine celle-ci f(t profondément croyante. Mais alors et
pour rester cohérent avec une position de neutralité spirituelle et
religieuse, il ne faudrait pas se laisser embarquer dans des Hauts
Grades d'essence chrétienne, quoiqu’on en dise et qu‘on en veuille !
Chrétienté peu percue ou alors trop mal vécue par nombre de Fréeres
soucieux de prendre leurs distances face au religieux, dogmatique
ou non, voire au simple déisme. Nous serions dans une totale
confusion.

La Franc-maconnerie est indispensable en sa qualité « d‘une des
derniéres voies initiatiques occidentales », telle que la qualifiait René
Guénon. Elle devrait donc étre explorée par tout étre en recherche,
messieurs ou dames, hors des courants religieux traditionnels.
Explorée, c'est-a-dire connue intimement, par une présentation de
candidature suivie d'enquétes et d'une réception, dite initiation.
Quelquesannéespassées «surles Colonnes»pour pénétreretintégrer
une certaine modification d’angle de vue. Puis arrive un choix :
est-ce que |'on se laisse aspirer par les Hauts Grades ou, préférera-t-
on approfondir sa seule maitrise dite au 3e degré ?

261

Initiation_4_21012.indd 261 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Eventuelle ettréssage décision a prendre, surtoutsil’on a conscience,
etceserait biendansle propos du présentsujet, de la faiblesse des ap-
portsdetropnombreusesLogesoutroisouquatreannéesde présence,
plus ou moins assidues, seraient jugées acceptables pour former un
« Maitre ». Vaste plaisanterie, sauf a estimer qu’une telle éléva-
tion soit acquise avec le méme cceur et le méme acharnement que
ceux afférents a des formations professionnelles complémentaires
(voir Conservatoire des Arts et Métiers...). Franc-magonnerie ou
initiation, les deux n'étant pas obligatoirement identiques et
superposables, se travaillent, se « maturent », se méditent d'une
facon quasi quotidienne et non lors de seules rencontres mensuelles
ou bihebdomadaires.

Est-ce alors qu'une réflexion et des expérimentations seraient
loisibles autour du théme d’une possible chevalerie universelle non
déiste ? Cette absence de déité étant précisée car, pour les croyants
trés ancrés dans leur foi, existe ce Rite Ecossais Rectifié devant
pleinement leur convenir.

Comment aborder cette réflexion et ces expérimentations ? Les
pages suivantes tenteront quelques esquisses de propositions. Elles
ne sont ni définitives, ni fermées et de nombreux autres apports
seraient souhaitables et espérés.

DES POTENTIALITES CHEVALERESQUES INATTENDUES

Dans ces articles, concernant la quéte d'un esprit de chevalerie
il a été tenté d'échapper au cadre trop étriqué des images d'une
seule chevalerie occidentale, a fondements chrétiens suivie de ses
déliquescences maconniques. L'ouverture a I'Orient et a I'Afrique
montrait d'autres possibilités tendant vers un certain universalisme.
On peut continuer a théoriser sur la notion chevaleresque en la
projetant vers certaines de ses possibilités inattendues. Pour cette
recherche tres élargie, un regard libéré découvre quelques prémices
fondamentales. Il s'agit tout d'abord de les dénoter par leur
aspiration aux pratiques de détachement, de désappropriation, de
désintéressement. Pratiques aussi du don de soi, du don a l'autre.
Ce regard élargi peut parfois s'appuyer sur I'hnumour de certaines
conjonctions imprévisibles. En voici quatre aspects assez contrastés.

262

Initiation_4_21012.indd 262 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

La chevalerie idéelle d'un... goéland !

Par son concept méme, la notion de chevalerie spirituelle universelle
et mystique ne peut étre que de 'ordre du réve, voire totalement
utopique. Alors, utopie pour utopie, rejoignons celle de |'aviateur-
écrivain américain Richard Bach qui, en 1970, publiait son Jonathan
Livingston Seagull. Devenu un des grands classiques de la littérature
métaphorique, cet ouvrage peut aussi se préter a une lecture de
nature chevaleresque. Tentons-la.

Un jeune goéland, d'un genre ordinaire, ne se sent pas spontané-
ment de « stricte observance » par rapport a sa tribu constituée
en clan. Celle-ci s'est attribuée une sorte de décharge a ordures ou
ses membres s'ébattent en quéte des seules nourritures terrestres.
Mais le jeune Jonathan ressent qu'il a été doté d'ailes pour se livrer,
essentiellement, au plaisir et aux joies du vol, de son ivresse dans
la montée vers les éthers, de son économie en phases horizontales
et prolongées, comme de sa force lors de plongées vertigineuses.
En permanent et parfait autodidacte, Jonathan progresse dans une
véritable ascése vers la maitrise des lois de I'aérodynamisme. Abor-
dant sa vie de simple oiseau de mer, ce goéland reste sans doute
inconscient que ses aspirations le font entrer dans une des formes
des voies de réalisation, aussi bien physiques qu'éthiques ou spiri-
tuelles. Détaché des contingences matérielles et nutritives propres
a son espéce, dont le sobriquet « goéland » rend bien I'aspect
boulimique, pleinementimmergé au sein des éléments naturels qu'il
pénétre, sa soif d'absolu I'entraine vers une mystique fusionnelle
avec les éléments.

Jonathan Livingston s'avére donc comme un étre prédestiné, par
la nature de ses aspirations ainsi que par son besoin permanent
d'élévation. Nous retrouvons la cette forme de « supplément d'ame »
qui génére spontanément le début d'un état chevaleresque. Celui-
ci resterait néanmoins embryonnaire s'il n’était encouragé et
développé par d'autres précurseurs prenant en charge le néophyte.
C'est ce qui arrive au pauvre Jonathan, exclu de son clan pour
comportement déviant. Un jour, il rencontre des oiseaux d‘argent,
« purs comme la lumiére des étoiles », sorte de chevaliers-volants
ayant acquis la pleine maitrise de I'art du vol. Leur communauté
élitiste va reconnaitre et adopter le nouveau venu a qui elle

263

Initiation_4_21012.indd 263 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

proposera un environnement épanouissant. Et le conte se poursuit
avec la montée en grade et en sagesse d'un Jonathan mature, puis
vieillissant tout en transmettant les enseignements de sa longue vie.

Un point, peu souligné, reste amusant a noter. C'est un jeu de mots
entre oiseaux d‘argent et I'espece commune de goéland qualifiée
scientifiquement de Larus argentatus, c'est-a-dire argenté. Ceci
pourrait signifier que tous les goélands, et tous les hommes le cas
échéant, sont en potentialité de se couvrir, voire simplement de se
découvrir, revétus d'une armure d'argent recue dés la naissance et a
laquelle, en temps ordinaire, ils ne prétent pas attention.

Le conte initiatique de Jonathan Livingston le goéland pourrait
donc constituer cet archétype de la recherche d'un état chevale-
resque impliquant :

- une stricte discipline corporelle et mentale dans la recherche de
I'narmonie et de I'efficacité d'une gestuelle.

- un détachement par rapport aux biens matériels et aux pouvoirs
et autres honneurs sociaux,

- une aspiration constante a I'élévation de tous les domaines de
I'ame et de I'esprit.

- une quéte d'immersion dans tous les aspects de I'environnement
naturel qui a été offert lors de la naissance. Quéte non contrainte
par un mythe de fondation, une parole révélée ou un dogmatisme
ecclésial. Quéte restant néanmoins pleine de la potentialité d'une
essence spirituelle et mystique susceptible d'étre conduite jusqu’a
une forme fusionnelle.

- la finalité de cet état chevaleresque reste une infinie ouverture
aux autres, a leur écoute, a la compassion qui doit leur &tre mani-
festée, toutes notions contenues dans le vocable : amour.

Une chevalerie universelle mathématique et... mystique !

Les mathématiques peuvent, par leurs prolongements, rejoindre un
monde d'exploration presque onirique et ou tout serait néanmoins
démontrable jusqu’a certaines limites. Si au fil des pages, la chevale-
rie s'est vue définie comme une communauté d'étres désintéressés,

264

Initiation_4_21012.indd 264 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

lancés dans une quéte du meilleur d’eux-mémes et qu'ils tentent
de mettre en action pour les autres, c'est dans une totale désappro-
priation matérielle que les amoureux des univers mathématiques
poursuivent aussi des formes diverses de leur Graal.

Vient de paraitre I'ouvrage « Théoréme vivant » de Cédric Villani.
L'auteur est un trés éminent mathématicien, médaillé Fields de
2010. Il nous entraine dans un véritable thriller, sans cadavre, ni
assassin, mais ou d'implacables enquéteurs poursuivent la piste des
dénommés Boltzmann et Landau. Ceux-ci sont des scientifiques
coupables d'avoir laissé a la postérité deux magnifiques équations,
un brin contradictoires en matiere d'entropie. Les faits remontent
a 1870 et 1946. Comme il n'y a pas prescription en la matiére,
I'inspecteur-chef Villani et son adjoint Clément Mouhot se lancent
sur des pistes pour tenter de lier les deux délits. Cela nous donne
280 pages de faits et de rebondissements aussi haletants que trés
autobiographiques.

Quel rapport avec la présente approche concernant un concept
de chevalerie universelle et d'une possible actualisation de sa mise
en ceuvre ? Ce rapport c'est celui du passage, de la pratique a la
théorisation d'une notion de la pleine harmonie recherchée. Le
goéland Jonathan percevait, de facon plus ou moins intuitive, les
principes et les applications de la mécanique du vol. Il s'enivrait de
loopings, de tonneaux et surtout de piqués vertigineux. Sans le savoir,
I'oiseau dessinait dans le ciel, et dans les trois dimensions, les tracés
d'équations a plusieurs inconnues. Il fut long a maitriser la sortie
des piqués par la seule action du bout de ses rémiges, redressement
que les aviateurs appellent « ressource ». Pour que la manceuvre
soit bien conduite, elle doit s'approcher du tracé d'une parabole
parfaite. C'est ce que ressentit et apprit, dans son corps, Jonathan
le Goéland. Il ne pouvait savoir étre alors que simple point, dans le
tracé d'une équation a deux inconnues (la fameuse y=ax2+bx+c
des cours du collége).

Les abstractions mathématiques ouvrent des horizons infinis pour
I'esprit, dans son acception de « mental » trés rationnel, comme pour
I'esprit envisagé dans ses possibilités d'expression de la beauté, de
la poésie, de la philosophie et jusqu’a des confins théologiques. Et
tout cela dans un total détachement des contingences matérielles,

265

Initiation_4_21012.indd 265 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

_i“l.“ F)rﬂg'
i
22758107

R

kiidegn

. iiﬂ?ifz?z

Jonathan le Goéland dans les airs, faliad ¢

Cédric Villani dans les maths, )

Olivier Saby dans I'administration,
Hiroshige dans I'estampe et le feu.

Autant d’exemples de potentialités
chevaleresques témoignant

d’un désintéressement par rapport
aux valeurs ordinaires.

266

Initiation_4_21012.indd 266 @ 111212 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

terrestres, sociales, voire humaines. Pendant longtemps, le
mathématicien a été en capacité de se constituer une bulle virtuelle
ou il pouvait évoluer librement au gré de ses intuitions et de ses
compétences techniques.

Tout d'abord la notion de Quéte. Comme pour celle du Graal,
les chevaliers-quéteurs Boltzmann et Landau sont allés le plus
loin possible dans leurs recherches. lls en sont revenus et en ont
témoigné, par des documents codés sous une forme mathématique.
A leurs successeurs de se mettre sur les traces, dans la méme
orientation de départ, tout en introduisant de nouvelles avancées
et des croisements inattendus, quoique un peu supputés. Ainsi et
depuis des siécles, une forme de la Voie du Graal s'élabore sous
une forme totalement abstraite. Elle se construit peu a peu dans un
Univers apparemment virtuel et dont on décrypte progressivement
les lois pour leur donner une matérialité, voire des applications.

Le second apparentement est livré aux profanes sous la forme de
la découverte d'une véritable chevalerie mathématicienne. Leurs
membres menent une quéte profondément désintéressée, car
dénuée de retombées matérielles immédiates, sauf reconnaissances
diverses et propositions de cadres de recherches plus privilégiés. Ils
sont passionnés d'intuitions de nouveaux concepts et de leur mise
en forme harmonieuse. Leurs recherches cotoient les étoiles, aux
deux sens de |'expression, ou plongent au cceur des plasmas. S'ils
sont croyants, dans I'esprit du Livre, et a force de décrypter les
régles de I'univers, ils pourraient parfois se sentir au plus prés de la
main d'un dieu-créateur, peut-tre méme en concomitance avec sa
Pensée... voire en complément ou, pourquoi pas, en avance !

Et puis, cette chevalerie mathématicienne a sa Regle, sa hiérarchie
naturelle, sa langue, ses usages, sa Tradition. Aujourd’hui, son
universalité est établie a travers les connections numériques.
Outre I'emploi de la langue anglaise, le codage TEX de Donald
Knuth a favorisé les échanges de données et de travaux.
Confrérie par confrérie de spécialités, une hiérarchie mondiale
s'est progressivement établie dans une reconnaissance mutuelle
basée sur la qualité des recherches, des résultats prouvés et de
I'élégance, ou du génie, des solutions adoptées. Parfois, deux de
ces chevaliers s'étrillent en contestant des propositions, ce sont

267

Initiation_4_21012.indd 267 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

alors belles joutes ou tournois face a la communauté assemblée
devant ses écrans d'ordinateurs. Et puis aussi des usages, des
rencontres, des colloques-convents, des grands-messes avec
remises de cordons aux médaillés salués par des acclamations
unanimes, dans cette forme de chevalerie de ['abstraction.

Néanmoins, Albert Einstein, autre génie de la science, relativise
I'existence de Dieu et de la religion dans une lettre écrite un an
avant sa mort, en 1954. «Le mot Dieu n’est, pour moi, rien d’autre
que l'expression et le produit de la faiblesse humaine. (...) La
Bible est une collection de Iégendes et de contes de fées, certes
honorables mais primitives et infantiles», confiait le Prix Nobel de
physique de 1921 au philosophe juif Erik Gutkind.

Un chevalier... des tribunaux administratifs !

Cet en-téte pourrait apparaitre comme un gag. Il nen est pas loin.
Et pourtant, le sentiment éprouvé a la lecture du récent ouvrage
d'Olivier Saby, Promotion Ubu Roi, sous-titré Mes 27 mois sur les
bancs de I'ENA, se rapproche assez de celui évoqué par I'univers
de Jonathan le Goéland. Ici, les prédateurs sont élevés dans une
école de Strasbourg ou I'on renforce leurs appétits naturels a
coups d'auto-compétitions et de sélections. Pour s'accaparer
postes, fonctions, pouvoirs, honneurs ou prébendes, ils ont leur
décharge, qui s'appelle la France. Elle leur est due, c'est leur da.
Presque congénitalement, dans un tribalisme devenu naturel et
dont I'auteur s'effare au fur et a mesure de sa mise en évidence
quotidienne.

Notre Jonathan-Olivier I'énarque ne peut s'épanouir en de tels
lieux. Il les fréquente, en suit consciencieusement les processus,
tout en développant un rigoureux quant-a-soi lui permettant
une distanciation salutaire. Peu a peu, le lecteur voit naitre en
I'acteur-auteur une sorte de Chevalier Blanc prét a prendre le
contre-courant des pratiques qui I'entourent. Il obéit a ses ressentis
profonds, il se sent peu enclin a I'appropriation, il recherche plus
noble cause, il aspire a servir. Son go(t du droit, donc, en principe,
du juste. Son constat de distorsions administratives conduisant
parfois a force incohérences, pour ne pas dire délires. Sa répulsion
pour la constitution d'une nouvelle aristocratie politico-économico-

268

Initiation_4_21012.indd 268 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

administrative, a ses yeux mal fondée sur la seule vertu d'un
classement final a I'ENA. Sa conviction que les citoyens doivent étre
protégés de tels abus ou errements. Tous ces éléments font qu’Olivier
Saby va rejeter les critéres du clan formé par ses congéneres et leurs
prédécesseurs douillettement installés dans des sinécures.

La naissance, mais aussi le non-adoubement officiel, du nouveau
chevalier seront publiques et 6 combien symboliques. Le jour du
choix en fonction du rang d'un sacro-saint classement fixant presque
une destinée a vie. En le lieu de la représentation de tous les corps
d'un Etat compassé et ol n'aspire qu'a se momifier la pseudo-élite
d'une jeunesse que |I'on souhaiterait plus aventureuse. La rupture-
éclosion se manifesta dans une justification, froide et courte,
mais de fort bonne tenue et dont on ne résiste pas a présenter la
conclusion :

« ...j'entrais a I'Ecole pour me former a I'administration, y trouver
excellence, pédagogie et ouverture d’esprit... L'ENA n’est pas une
école mais un sas de vaccination contre les travers de I'administra-
tion : incohérence, autocélébration, frustration, ennui, brimades,
infantilisation... Monsieur le directeur, vous aviez raison. J'ai pensé
partir. Mais en lisant dans une brochure qui nous a été remise que
la juridiction administrative protégeait les citoyens contre les abus
et les erreurs de I'administration, je me suis dit qu’aprés en avoir
tellement observé ici c'était peut-étre la que je retrouverai le sens
perdu de ma scolarité. C'est pour cela, monsieur le directeur, que
je choisis le corps des conseillers de tribunaux administratifs. »

Anoterqu’OlivierSabyétaitsitué dansun«classement»luipermettant
d'accéder a d'autres institutions qualifiées de plus prestigieuses,
Quai d'Orsay, Bercy ou Inspections générales. Apres sa diatribe,
I"auteur écrit : «... j“ai le sentiment de n‘avoir parlé pour personne,
seulement d'étre resté en cohérence avec mon engagement initial,
celui qui m’a fait passer le concours et qui m‘alertait chaque fois
que je commencais a jouir de ma position.». Un grand pas venait
de s'accomplir dans une destinée humaine dégagée de la gangue
sociétale ou I'on souhaitait la maintenir prisonniére. Peut-étre le
passage de la chrysalide au papillon ? Souhaitons-lui bon vol et la
rencontre d'arts traditionnels lui permettant de pleinement jouir
de toutes les formes de libertés physiques, artistiques et spirituelles.

269

Initiation_4_21012.indd 269 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Du méme ordre, le récent ouvrage de Martin Hirsch « La lettre
perdue ». Une sorte d’hymne a I'engagement sous forme autobio-
graphique de celui qui, au terme d’un brillant cursus, présida la
« Fondation Emmads ». Sorte de réparation envers une inégalité
des chances de I'avoir fait naitre dans un milieu intellectuellement
et socialement trop favorisé.

Un chevalier samourai, soldat du feu, peintre d'estampes.

Rencontre avec I'ceuvre d'Utagawa Hiroshige (1797-1858) a la
Pinacotheque de Paris (automne 2012). Véritable iconographe de
villes et cOtes japonaises, cet artiste a laissé 5.400 estampes qui sont
autant de pré-photographies de la vie nippone de ces temps. Leurs
thémes, comme leurs cadrages et la sobriété de leurs tons apportent
un modernisme qui influencera certains de nos peintres impression-
nistes et une photographie naissante.

Cette exposition est aussi la découverte d'un Hiroshige issu d'une
famille de samourais, dont il recoit formation et enseignements,
mais aussi, famille de pompiers dont voila une bien curieuse
ascendance chevaleresque. En fait, il s'agissait plutot d'une charge
héréditaire, confiée a cette famille de samourais du nom de Ando,
par le shogun d’Edo et afin qu'elle assume la protection contre
le feu de son chateau, situé alors au centre de Tokyo. Lorsqu'il se
consacrera entiérement a |'art de I'estampe, Hiroshige transmettra
charge, titre et fonction a son propre fils.

Le cas Hiroshige est représentatif de la fin de cette époque Edo
qui vivait, depuis 1603, le gouvernement du Japon par les castes de
samourais. En 1868, |'ére Meiji mit un terme a leur systeme féodal et
au port du sabre, détruisit un millier de chateaux et n'assuma plus
I'entretien de trop nombreux samourais, remplacés par une armée
réguliére. Leurs traditions millénaires se perpétuerent dans la geste
nippone et demeurent un des fondements de cette culture. Il faut
rappeler surtout que la qualification de samourai provient du mot
« sabourall » substantif « sabourai», c'est-a-dire « servir ». Service
certes d'un shogun mais aussi service du faible, peut-étre du peuple
contre l'injuste. Ce qui le cinéaste Kurosawa illustra si bien dans
« Les sept samourais » véritable épopée locale et filmée.

270

Initiation_4_21012.indd 270 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

UN CHEVALIER DU CORPS

A plusieurs reprises, il a été rappelé que la formation a la chevale-
rie commencait, des I'adolescence, par un apprentissage physique
assez rude. Formation dans un cadre familial pour les descendants
de familles nobles ou déja engagées dans une tradition chevale-
resque. Ceci est particulierement valable, méme de nos jours, dans
les contrées extréme-orientales ou africaines, par les pratiques des
arts martiaux et l'initiation a la chasse. L'Occident avait surtout
conservé deux aspects traditionnels : la monte a cheval et I'escrime,
méme hors temps de guerre. L'époque des duels et des combats de
cavalerie étant passée, ces deux arts restaient I'apanage de vieilles
familles cultivant les traditions militaires et ainsi que celle des cercles
d'officiers. L'équitation devenait un loisir et I'escrime une discipline
sportive. Certes, il y avait aussi le jeu de paume, la lutte, la natation
ou le patin a glace. Sous I'influence anglo-saxonne d'autres activités
prirent leur essor, mais |'exercice physique n'était pas I'objet d'un
enseignement assidu et d'une pratique tels que nous les connais-
sons aujourd’hui.

Si I'épanouissement du corps fut rehaussé a un pinacle gréco-antique
par le baron de Coubertin, ceci n'a été pas sans une certaine ambi-
guité vis-a-vis d'une « race blanche » un peu supérieure et des Xle
olympiades de Berlin assez équivoques. En France, I'entrainement
physique a connu ses heures de gloire avec le lieutenant de vais-
seau Georges Hébert (1875-1957) ayant promu, vers 1910, tout un
ensemble de disciplines propres a former et endurcir les troupes de
marine. Diffusé sous le nom de « hébertisme », cette doctrine fit la
conquéte des milieux éducatifs au point que le régime pétainiste la
déclara « Méthode nationale », hors le quant a soi de son initiateur.

En fait, I'nébertisme prenait la reléve d'une gymnastique suédoise
ayant fait des adeptes en Europe depuis le début du XIXe siecle et a
Iinitiative du pédagogue suédois Pehr Henrik Ling (1776-1839). Son
objectif était de combiner des gestes classiques de gymnastique et
d'y adjoindre des exercices que I'on aurait qualifiés de « kinésithé-
rapie », si le mot avait existé alors. Pehr Ling fut longtemps accom-
pagné d'un Chinois du nom de Ming. Il voyagea avec lui en Europe,
tout en recevant les principes des pratiques gestuelles extréme-
orientales. Elles vont plus loin que de simples exercices physiques.

271

Initiation_4_21012.indd 271 @ 1111212 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Quatre propagateurs des activités physiques.

Pierre de Coubertin Lieutenant de vaisseau Hébert
1863-1937 1875-1957

Pehr Henrik Link Pére J-M Amiot
1776-1839 1718-1793

272

Initiation_4_21012.indd 272 @ 111212 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Elles ont pour but d'agir sur toute I'anatomie et de stimuler aussi
bien les muscles que divers organes internes. Pour cela, les postures
s'accompagnent de massages, dits tuina. D'ou les préceptes de la
gymnastique suédoise associant exercices physiques et massages.

A noter, dans cette approche de la chevalerie, que Pehr Ling fut aussi
un escrimeur hors de pair et qu'il rendit hommage aux qualités fran-
caises en ce domaine. « L'idée suédoise est née au contact de 'idée
francaise. L'art de I'escrime, qui faisait partie de la gymnastique mili-
taire des anciens, et dont la noblesse en France conservait fidéle-
ment les belles traditions, était fondé sur des régles qui expliquaient
avec précision quels et quels muscles sont mis en jeu dans la pose,
dans le mouvement, dans son point de départ et dans son point
d‘arrét, pour produire tel ou tel effet déterminé, soit I'attaque, soit
la défense. » 2. Donc, en un temps oU un bretteur suédois célébrait
les mérites de I'escrime francaise, une Franc-magonnerie en plein
développement ravalait I'épée a une simple fonction symbolique.
Voila une belle occasion perdue pour conserver leurs sensations
corporelles a de futurs hauts gradés, nantis de tant de chevaleresque.

Il semblerait aussi que notre pédagogue du Nord ait eu connais-
sance des travaux d'un jésuite francais ayant longtemps vécu en
Chine. Le Pére Joseph-Marie Amiot (1718-1793) arriva a Pékin en
1751 et y demeura jusqu'a sa mort. Il participa a la rédaction de la
monumentale somme des connaissances sur la Chine, rédigée par
les jésuites et adressée en France sous le titre de : « Mémoire concer-
nant I'histoire, les sciences, les arts, les moeurs et les usages des
Chinois (par les missionnaires de Pékin) », publié en quinze volumes,
a Paris, entre 1776-1789. La contribution du Pére Amiot porta aussi
sur une traduction des « Treize Articles de Sunzi » plus connu sous
le nom « L'art de la guerre de Sun Tzu », mais il contribua surtout
a faire savoir : « Le Cong-Fou des Bonzes de Tao-Ssé », c'est-a-dire
« Le Kun-Fu des bonzes de Lao-Tseu ». Ce texte était accompagné
de la reproduction de planches de diverses postures, planches que
I'on retrouve, réactualisées, dans les ouvrages publiés par Pehr Ling.
A un bon siécle d'écart, la filiation fut donc directe entre les préco-
nisations suédoises et I'importation de pratiques chinoises.

2 Rappelé par N. Dally (1792-1862) dans son ouvrage Cinésiologie de 1857.

273

Initiation_4_21012.indd 273 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Ce rappel historique est intéressant par la conception d'un kung-fu
qui n'était pas alors celui du karaté popularisé comme technique
de combat total. Ce kung-fu était la mise en pratique physique,
anatomique, psychique, thérapeutique, des principes du taoisme
de Lao-Tseu. Soit, une sorte d'enracinement et de purification
corporels favorisant les états méditatifs préludant a une quéte de
vie en équilibre, peut-étre méme en sagesse...

Le rédacteur des présentes lignes ne voulant passer ni pour un
idolatre de I'Extréme-Orient, ni pour un dénonciateur systéma-
tique des manquements occidentaux, quels enseignements retirer
des évolutions présentées ?

Tout d'abord, le constat pour I'Occident, et sur deux siécles, de
la progression des activités physiques. Elles furent reconnues en
tant que disciplines enseignées, au méme titre que d'autres plus
manuelles ou intellectuelles. Ce qui est un bien. Mais dans le
méme temps, ces activités physiques régressent quant a une vision
globalisante entre les exercices du corps et leurs bienfaits pour
I'esprit ou les dispositions a I'éthique. Elles ne retirent aucune des
faveurs des enseignements apportés par le Pére Amiot, Pehr Ling ou
nos connaissances des pratiques taoistes. Eventuellement, elles sont
mises en ceuvre pour des relaxations, des préparations du mental
et aux seules fins de sublimer, encore, les courses aux records.
Les disciplines sportives occidentales méconnaissent, trop souvent,
les liens subtils entre I'énergie physique et les influx d'une autre
nature et que chacun se doit de découvrir.

Dans le cadre de la possible résurgence des vertus d'une chevalerie
contemporaine, il serait peut-étre temps que les Fréres francs-
macons se réapproprient leurs corps dans toutes ses dimensions.
Nombreux sont ceux s'adonnant a des sports tres divers et, quelques-
uns sont déja de fervents partisans d'arts martiaux, de yoga ou
de méditations. Un jour de St-Jean d'été, deux Freres karatekas
présentérent en Loge des katas traditionnels. L'atmosphere en fit
transformée et les assistants bien démunis dans leurs corps devenus,
tout a coup, trop pesants. Sans bouleverser les temples en dojos,
chacun a la possibilité de pratiquer, de s'exercer a titre individuel et
cela... pour son plus grand bien.

274

Initiation_4_21012.indd 274 @ 1111212 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

UN CHEVALIER DE L'AME

Intelligence, conscience, ame, combien sont floues les tentatives de
définition ou de simple préhension entre les valeurs attribuées a
ces seuls trois mots. Des volumes entiers pourraient leur étre consa-
crés et, d'ailleurs, leur ont été consacrés. On se retrouve donc bien
démuni pour aborder ces concepts dans le cadre d'un simple article
trés général.

Si l'intelligence est concue, selon une étymologie approximative, de
« ce qui lie entre », on se détache déja un peu des simples tests de
Ql, se voulant seule mesure des formes de cérébralité logique. Nous
ressentons bien que I'activité neuronale est capable de toutes autres
manifestations moins rationnelles et qui font aussi le sel de la vie. Le
Ql a assez peu a voir avec les émotions artistiques ou amoureuses,
et heureusement... Méme si une tendance scientifique souhaiterait
mettre en évidence les productions d'enzymes favorisant ces types
d'émotions. A quand la pilule adéquate ? Un quatuor de Beethoven
entendu apres I'absorption d'une gélule et déclenchant un irrépres-
sible appel envers la trop charmante altiste d'un ensemble a cordes...

Dans un cadre évolutionniste, les paléo-neurosciences tentent de
percer les mysteres de I'apparition et de la montée de la notion de
conscience chez les étres humains. Nous n'en sommes encore réduits
qu'a des hypothéses tant les traces écrites, nos sources habituelles
pour sonder le passé, nous font défaut. Les homo faber jusqu’a I’ho-
mo faber imaginis de Lascaux sont-ils déja des étres « conscients » ?
Conscients dans le sens de cette distinction entre un bien et un mal
fondements d’une éthique ? C'est dans cette indécision que les ap-
proches autour de « la loi naturelle », viennent quéter des considé-
rations a l'introduction de formes d'ame dans des corps humains.
Les prémices d'un ressenti de ce qui doit étre respecté, d'un début
de sacralité, mais peut-étre pas encore d'un divin. Ceci préludant,
ou se confondant, avec la vie en groupe, ses peurs ancestrales, ses
premiéres inhumations et une ébauche de l'origine des cultes des
morts. Voila beaucoup d'imprécisions et d'attentes qui resteront,
sans doute, jamais définitivement satisfaites...

Qu’en est-il pour un chevalier de notre temps et sans aspiration
particuliere a une doctrine déiste ? Quelle perception de I'ame ?

275

Initiation_4_21012.indd 275 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Nous avons vu qu'un physique de chevalier, discipliné et astreint
a certaines formes d’exercices, dégageait des capacités aussi bien
d'efficacité au combat que d'harmonie dans des postures et des
enchainements rythmées de figures convenues. De I'escrime aux
arts martiaux traditionnels asiatiques, le bas du corps s'enracine
au sol pour fonder son équilibre alors que le haut s'enroule dans
les spirales de coulées harmonieuses. C'est I'impression qu’un
spectateur ressent a la vue de telles démonstrations. Impressions
identiques lors de la contemplation des évolutions d'un ballet
classique occidental et encore plus a celle des danses khméres.
En fait, dans tous ces cas il s'agit d'une harmonie omniprésente dans
la gestuelle, comme par les rythmes, et encore amplifiée lorsque s’y
méle ceux des sons.

Pourrait-on envisager que se dégagerait ainsi une sorte d'ame de
la danse, d'ame de la gestuelle, d’ame du mouvement, d'ame du
corps ? Les diverses formes de gymnastiques chinoises semblent
avoir pour seul but de découvrir, de se mouler ou de se couler, dans
des sortes de courants d'une énergie naturelle, bien mystérieuse
au demeurant. L'enracinement des pieds au sol et la mouvance du
haut du corps rejoint les notions de yin et de yang, appréciés comme
matiére et esprit, quoique ce ne soit pas tout a fait exact. Les deux
éléments, brassés dans une gestuelle appropriée, reforment le gi
(chi) c'est-a-dire un souffle originel a I'ceuvre dans toutes choses.
C'est la base et le but du gi-gong, discipline dont plusieurs formes
permettent d'appréhender cette sensation. Elles sont difficilement
imaginables par un esprit cartésien ou trés rationaliste. Mais, c'en
est ainsi pour I'odeur de la rose ou les saveurs de I'amour, comment
pourraient-elles étre percues sans y avoir soi-méme go(té ?

De bons esprits assez religieux réfutent parfois qu'il ne s'agirait que
de mode, voire d'un New age attardé. Oui, attardé de plus de trois
mille ans dans certaines contrées... Et mode toujours pratiquée par
quelques millions de personnes, dont on ne peut que constater le
maintien d'une finesse de silhouette et celle de la souplesse des gestes
a I'heure des cheveux blancs. Que nos obeses modernes en retirent
exempleetaussi quelques preuxchevalierssymboliquesdansun peude
savoir-faire envers leur corporalité. Méme si cette «énergie naturelle »
ne devrait étre percue que comme une forme d'autosuggestion...

276

Initiation_4_21012.indd 276 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Il est a remarquer qu'une notion d'ame, dans cette conception
taoiste, n'est pas du méme ordre que la perception divine que
pourrait en avoir un chrétien. L'dme ne s'oppose ni au corps ni a la
matiere. Elle n'est pas dans une confrontation de dualité mais, au
contraire dans une complémentarité. Elle est élément du souffle
originel, donc celui de la vie dont jouit le corps. C'est cette per-
ception que développent les exercices fusionnant yin et yang dans
le chi. Et si le chi est a I'origine de tout, il reste dans tout, dans
I'ensemble de la nature, dans chaque posture harmonieuse comme
dans chaque attitude de combat, dans les mouvements du pinceau
du calligraphe ou celui de I'aquarelliste, dans la gestuelle du maitre
de thé ou le tracé des jardins zen.

La pratique de I'animation du chi entraine sa perception sous ses
formes les plus diverses, entre autres lors d'immersions dans les mi-
lieux naturels. Sans rejoindre une forme de panthéisme, la nature
devient perceptible dans des sortes de rayonnements vibratoires
qu‘un corps éduqué sait percevoir. On comprend mieux alors la
plénitude manifestée dans I'idéal des chevaliers lettrés formés aux
principes taoistes ou dérivés. lls deviennent aussi aptes au combat, a
la formation d’une éthique intérieure, qu'aux arts paisibles les plus
raffinés. C'est ce qui aura manqué a I'Occident pour que sa che-
valerie, méme chrétienne et méme lettrée, puisse s'extraire d'une
seule et stérile dualité. Il lui aura manqué cette ame naturelle, non
support d'un divin mais manifestation de la vie en son ensemble et
intermédiaire pour une possible approche spirituelle.

C'est dans cet espace, entre activités physiques et spéculations spiri-
tuelles, qu'il faudrait rechercher la part d’ame de possibles chevaliers
non déistes. La difficulté occidentale est sa perte, son oubli ou I'éven-
tuelle non existence de telles perceptions. Il peut apparaitre curieux
qu’elles n'y aient jamais été ressenties. La plupart des temples anciens,
ou des églises chrétiennes qui leur furent substituées, sont fondées
sur des lieux telluriques aux vibrations particulieres ; généralement
aux croisements de filons d'eau souterrains. Ceci est bien connu des
« sourciers », forme résiduelle des ex-sorciers, et méme pratiqué par
un aussi honorable scientifique de haut vol que fut Yves Rocard, pere
d'un homme politique renommé. Il en publia trois ouvrages, dont un
dans la collection « Que sais-je ? », tous plutot contestés...

277

Initiation_4_21012.indd 277 @ 1111212 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Le Pére Amiot avait transféré ces éléments d'une perception ou-
bliée, Piehr Ling tenta ensuite une approche aussi sportive que se-
mi-médicale, ses continuateurs Dally pére et fils I'ont formulé dans
leur Cinésiologie. Aujourd’hui, que retrouver ?

Sans aduler les arts orientaux, il faut reconnaitre la place qu'ils
ont conquise en Occident. Alors, pourquoi ne pas en bénéficier ?
Les associations, les centres, les cours sont multiples. Yoga, tai-chi
ou gi gong, karaté-do, kung-fu ou aikido, tous sont a la portée
de tous. Y compris de futurs chevaliers-magons désireux d'élargir,
a une autre dimension, leur perception de ce qui n'est, pour
I'instant, que simple titre ou grade symboliques. La, il serait
véritablement retrouvé un esprit de chevalerie intégrant le corps
et la naissance d'un comportement d'ame, dignes de cet état.
Comment ? Par de la simple information et, puisque que nous
avons surtout évoqué les milieux maconniques, une « planche »
annuelle pourrait rappeler ces fondamentaux chevaleresques et
comment les acquérir.

UN CHEVALIER DE L’ESPRIT

Bien dans son corps, bien dans son ame, un chevalier contempo-
rain et non déiste pourrait-il se concevoir « bien dans son esprit » ?
Autrement dit, existerait-il un succédané a cette irrépressible besoin
de projection, de sacralité ou de divin inhérent a I'état humain ? Ce
besoin de projection peut se concevoir par le mot eschatologie dont
I'étymologie grecque est « discours sur la fin des temps ». |l reléve
autant de la théologie que de la philosophie. Ce peut étre un futur
du monde dans une perspective de sa fin possible, aussi bien qu’une
potentialité d'avenir personnel apres une fin terrestre. Or, tous les
étres humains, depuis sans doute |'apparition de leur conscience,
sont préoccupés par cette notion de finalité individuelle ou collec-
tive. Un chevalier digne de ce nom ne saurait s'y soustraire et, dans
un cadre occidental médiéval, sa christianité lui apportait tous les
éléments d'une eschatologie recherchée. Il devrait en étre de méme
aujourd’hui pour un chevalier-macon a la foi assurée. Mais pour les
autres ? Pour ceux qui seraient atteints d'évolutionnisme aigu, de
réalisme scientifique, d'assurance que tout se passe sur cette Terre et
en cette vie, une eschatologie serait-elle néanmoins envisageable ?

278

Initiation_4_21012.indd 278 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

S'ils sont des convaincus fervents d'un évolutionnisme de la vie
terrestre, les données actuelles doivent déja les combler et cela
en l'attente de découvertes futures apportant quelques nouvelles
pierresmanquantaugrand édifice del'humanité. Depuis les premiers
acides aminés générant des promesses de vie, jusqu’a I'exubérance
manifestée par notre monde actuel, paraissant saisi de folle frénésie,
quel chemin parcouru ! Et en méme temps quelle variété dans toutes
les formes du vivant. On ne cesse de s'en émerveiller et comment
un chevalier, ouvert a toutes sortes de sensibilités, ne saurait en étre
exalté ? Il y aurait-il a le début d'une autre foi que celles proposées
par des mythes devenus religions révélées et manifestées ? Une foi
dans une réalité issue « de hasard et de nécessité » comme I'avait
exprimée un scientifique francais, il y a déja quelques temps ;
mais formule aussi attribuée a I'antique pensée de Démocrite. Une
foi placée dans cette espece humaine dégagée de tant d'épreuves
pouvant I'anéantir a jamais et auxquelles elle survécut néanmoins.
Une foi supputant qu’un tel destin ne pourrait en rester la et que,
désormais, I'humanité tout entiére se doit d'en prendre soin et
responsabilité ; d'autant qu'elle en semble devenue maitresse.

Dans le dernier demi-siecle ces notions sont apparues comme
indispensables pour préserver un équilibre trés lentement
acquis. Les mises en garde, les alarmes se sont succédées. Depuis
une trentaine d'années elles sont prises trés progressivement
en considération, satellites et télécommunications générant
la conscience d'une Terre limitée, face a I'expansion humaine.
Expansion humaine et surtout expansion des besoins de toutes
natures, pour satisfaire et prolonger un systeme économique
«mondialisé» et trés déséquilibré. Des modifications importantes
de comportements sont nécessaires, de meilleures et plus justes
répartitions aussi. Il ne sera pas question, ici, de prendre la suite
de trop de Cassandre ou d'illuminés d'une décroissance jugée
indispensable. Quoique, crise se prolongeant, le ralentissement
s'opere de lui-méme, avec les casses humaines induites. Mais il nous
faut constater que si les bilans abondent, les solutions proposées
restent trop souvent au stade des généralités bienveillantes.
Ces constats portent des titres éloquents : du « Déreglement
du monde » d'’Amin Malouf au récent « La guérison du monde »
de Frédéric Lenoir en passant par les blogs de Paul Jorion et autres,

279

Initiation_4_21012.indd 279 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

il y a matiere a désespérer d'un avenir sans grandes perspectives
de modifications immédiates. L'on en revient a ces vers de Leconte
de Lisle dans Poémes barbares, vers prémonitoires et composés
en... 1862 :

Hommes, tueurs de Dieux, les temps ne sont pas loin
Ou, sur un grand tas d’or vautrés dans quelque coin
Ayant rongé le sol nourricier jusqu‘aux roches,

Ne sachant faire rien ni des jours ni des nuits,
Noyés dans le néant des suprémes ennuis,
Vous mourrez bétement en emplissant vos poches.

N'est-ce pas de pleine actualité ? Tenter de retourner une telle
tendance, a son niveau personnel, n'est-il pas de l'ordre de
cette eschatologie non déiste, mais dans une foi en une finalité
harmonieuse de I'numanité et recherchée pour donner un sens
quasi spirituel a une vie chevaleresque ?

TRAVAILLER A REENCHANTER LE MONDE.

Aux «suprémes ennuis» évoqués par le poéte, répond |'en-téte
du chapitre « Réenchanter le Monde » (p.238) de |'ouvrage de
Frédéric Lenoir cité plus haut. En fait, cette expression est reprise
du titre d'un livre publié en 2001 par le philosophe et sociologue
Jean Staune3, ouvertement chrétien et considéré comme néo-
créationniste. Il voulait prendre le contrepied de la conclusion,
a son avis trop scientiste, de I'essai de Jacques Monod de 1968,
« Le hasard et la nécessité », se terminant par ce constat : « L'ancienne
alliance est rompue, ’'homme sait enfin qu'il est seul dans I’'Univers
ou il a émergé par hasard. Non plus que son destin, son devoir n'est
écrit nulle part. A lui de choisir entre le Royaume et les ténébres. ».
Entre Royaume et ténebres, entre celui d'un hypothétique Dieu
de la Foi et celui des seuls hommes, ces derniers ne peuvent-ils se
fixer un but collectif les conduisant vers harmonie, joie et amour ?
Utopie certes, réve totalement irréalisable. Mais se I'imaginer,
I'intégrer a sa vie, tenter de le mettre en ceuvre a titre personnel
et en toute simplicité, constitue un objectif possible et digne

3 Egalement titre éponyme pour Michel Maffesoli, 2007, Le Réenchantement du monde.

280

Initiation_4_21012.indd 280 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

d'un chevalier moderne non déiste. Car il existe, pour lui, une
possibilité de se considérer comme prolongateur et dépositaire
de la longue lignée des vies antérieures, prises dans leur sens
évolutionniste, et I'ayant conduit a ce qu'il est aujourd’hui. Ceci est
une grande responsabilité a assumer durant un simple, seul et court
passage terrestre. |l se doit d'en prendre conscience et de magnifier
cet état humain en le portant au plus haut de ses possibilités.
Cela sur tous les plans dans lesquels peut s'exercer son génie propre,
ou les talents qui lui ont été octroyés par la nature.

C'est ainsi que son hymne chevaleresque doit pouvoir joindre
sa voix au Chant du Monde, comme la tapisserie éponyme de
Lurcat, exposée dans I'ancien hopital St-Jean d’'Angers, débute
sur le drame d'Hiroshima pour remonter vers I'harmonie de
la création, l'intelligence humaine et ses capacités poétiques.
Un chant omniprésent et que I'humanité est parvenue a conduire
a la désespérance et au désenchantement. La pente est désormais
a remonter. A moins que les traditions chevaleresques ne se
soient maintenues en permanence sur certains sommets, d'ou
elles contemplent les désastres ambiants. Position élitiste diront
certains, mais position acquise dans la clarté d'un désir bien orienté
et sublimé a travers les exercices, les entrainements, les ascéses et
la sensibilité aux diverses formes d'arts. Cette force d'ame est en
chacun pour qu'il la découvre, la mette en ceuvre et la conduise a
bon port dans une vie convenablement construite.

« Travailler a réenchanter le Monde », n'est-il pas un beau projet
de nature chevaleresque ? D'autant, qu’en milieux magonniques,
filieres de chevaleries par excellence, on sait ce qu'il en est de
« Travailler a la Gloire du Grand Architecte de I'Univers. »4 Voila
donc un objectif séduisant pour une maconnerie en quéte de
nouveaux buts. Les grands combats de société ont été menés a
bien, d'autres lui échappent mais les structures demeurent. Il ne
s'agit donc pas, pour elle, de constituer de nouvelles structures
ou de modifier ses regles. Tout est en place, il ne manque qu’une
orientation différente du regard ; celui porté sur le sens véritable
de multiples grades de chevalerie. Au lieu de les laisser se diluer

4 Rappel : gloire n'étant pas une vaine gloriole, mais « rayonnement » au sens architectural
du terme.

281

Initiation_4_21012.indd 281 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

dans I'approche de mythes, créés de toutes pieces, pourquoi ne pas
retrouver I'esprit de cette chevalerie universelle qu'il a été tenté
de quéter au cours des articles précédents ? Chaque macon, ou ex-
macon, est en mesure d'effectuer cette démarche.

UNE MYSTIQUE CHEVALERESQUE NON DEISTE ?

Nous avons vu que les chevaleries d’Extréme-Orient s'étaient
dispensées de religions révélées, au profit d'attitudes de réalisation
plutét philosophiques. Méme en Chine contemporaine ces adeptes
du tadisme peuvent constituer de véritables armées pacifiques. Ce
fut le cas le 25 avril 1999, lorsque le monde découvrit, avec une
grande stupéfaction, I'encerclement du siége du gouvernement
chinois par 10.000 pratiquants de gi gong. Pendant une demi-
journée, sans banderoles ni slogans, ils demandérent la libération
de certains d'entre eux et le droit de pratiquer librement le Falun
Gong. Ce nom de mouvement les a fait assimiler a une secte et la
propagande officielle a annoncé qu'ils seraient 80 millions en Chine,
c'est-a-dire plus nombreux que les membres du parti communiste !
En fait, il semblerait que I'on voulait totaliser tous les adeptes des
arts physiques anciens. Néanmoins, cette manifestation, pacifique
et publique, montra le dynamisme dégagé par une pensée
traditionnelle et sa mise en ceuvre dans une ascése chevaleresque,
individuelle et discrete.

On ne peut manquer de tenter une comparaison avec les réseaux
maconniques mondiaux, dont les membres sont plusieurs millions.
Macons ou ex-magons dailleurs, car on le demeure toute sa vie, au
moins en souvenir du temps passé en Loge. Par rapport a toutes les
associations ou organisations caritatives citées plus avant, la Franc-
maconnerie a |'avantage de créer une certaine unité entre ses
membres sous le concept de fraternité. La perception d'une finalité
chevaleresque, telle que concue d'unefagonnon occidentale, rejoindrait
les buts originaux de ces mouvements d'entre-aide, de solidarité puis
de pensée, nés d'un XVllle siecle des Lumieres. Il serait intéressant de
renouer avec I'ensemble de la chaine de la tradition et d'imaginer
quelle force d'entrainement constituerait une telle masse magonnicue.
Cela ne reléverait pas d'obédiences, de Loges ou de hiérarchies
diverses, mais simplement d'une prise de conscience individuelle.

282

Initiation_4_21012.indd 282 @ 1112112 13:54



Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Une perception que les enseignements maconniques peuvent avoir
une portée élargie a un tout autre horizon. Une perception qu'a
partir de tous ses membres-chevaliers, la Franc-magonnerie pourrait
retrouver une finalité qu'elle semble avoir perdu dans trop de
diversités ou d'insuffisances.

Libérée de sa christianité, une chevalerie magonnique bien comprise
saurait accompagner la mouvance chevaleresque universelle. Elle en
aurait les mémes ressentis sur les divers plans de I'étre. Elle en aurait
les mémes espérances pour |'avenir de notre humanité. Elle en aurait
le méme amour d'un vivant a protéger, a respecter, a développer.

Cette immense responsabilité qui incombe a tous les étres de
conscience. Cette foi dans un prolongement a donner a une
humanité, dont I'espece humaine devient désormais dépositaire.
Cette aspiration a prolonger, a tirer vers le haut |'évolution de notre
espece, devient notre plus ardente obligation.

Il'y aurait quelque chose de mystique dans de telles aspirations.
Mystique dans le sens d'une confusion, d'une fusion avec cette
humanité que I'on ressent pleinement et par tous les pores. Et cette
mystique mérite d'étre vécue pour que le chevalier moderne se
sente, un jour, réalisé dans sa simple vie d’'homme ou de femme.

Dans I'éditorial du présent numéro, notre rédacteur en chef, Yves-Fred
Boisset, informe les lecteurs de L'initiation que les conditions de réalisation
et d'expédition, sous la forme «papier » actuelle, ne sont plus possibles.
Un tempsse clot et, puisqu'il ne s'agit que d’une question de forme, la derniéere
page imprimée se tourne et la Revue continuera avec des mégaoctets...

Dans cette période de transition, je souhaite remercier Yves-Fred Boisset pour
le dévouement et |'efficacité avec lesquels il a tenu les rénes. Je le remercie
également pour la confiance et la liberté d'expression qu'il a su accorder a
ses intervenants.

J'éprouve une certaine émotion par cette coincidence entre le point final
d'une série d'articles et ce terme d'une forme traditionnelle qui nous était
si familiere.
Donc, bon vent numérique a la nouvelle formule et a ses lecteurs
Merci Yves-Fred et merci a toute I'équipe de L'Initiation.

Jean-Albert Clergue - ja.clergue@orange.fr

283

Initiation_4_21012.indd 283 @ 1112112 13:54



B es A ores

yoes—greo/\r/joiwe/ a /leOll[‘ oous ...

Serge Caillet et Xavier Cuvelier-Roy nous offrent un tres fructueux
et savant échange sur le martinisme en un ouvrage qu'ils ont
cosigné et dont le titre est a lui seul emblématique d'un des grands
courants de la spiritualité occidentale : Les Hommes de Désir?.
Nous connaissons |'attachement de ces deux auteurs pour Louis-
Claude de Saint-Martin, sa pensée et son ceuvre, et nous savons
également I'étendue de leurs connaissances dans tout ce qui se
rapporte al'histoire des mouvements qui en perpétuent lamémoire
avec plus ou moins de fidélité. Tout au long de ce livre riche en
documentation, Xavier pose une batterie de questions a Serge, sans
doute le plus grand spécialiste actuel du martinisme et de la franc-
maconnerie, dont les réponses permettent d'éclairer une histoire
pas toujours préhensible par le simple étudiant. Ainsi, revivent
quelques personnages inoubliables que les plus anciens d'entre
nous ont eu le bonheur de cotoyer : les deux Robert, Ambelain
et Amadou, inséparables dans nos mémoires méme si leur amitié
connut quelques soubresauts par ci par la, Philippe Encausse, Serge
Hutin, Gérard Kloppel, etc. Visitant le martinisme du XVllle siécle a
nos jours, les auteurs ont, dans un esprit salutaire de clarification,
pris grand soin de suivre la chronologie des événements marquants
de cette « Histoire » passionnante qui voit défiler les éminentes
figures de I'ésotérisme traditionnel. Chaque époque a laissé son
empreinte et participé a la conservation et a I'enrichissement du
« flambeau » qui est venu nous éclairer a notre tour. Fort a propos,
Serge Caillet reprend les « Annales martinistes des origines a nos
jours » lesquelles avaient été précédemment publiées par I'Institut
Eléazar2. Un cahier de photographies et un index bibliographique
complétent cet ouvrage devenu dés sa parution incontournable.

« Peut-on devenir franc-macon quand on est chrétien ? Voila
une question qui en a intrigué plus d'un et fait couler a ce jour
des litres et des litres d'encre pas toujours... sympathique. Jean

1« Le Mercure dauphinois », septembre 2012 - 240 pages, 17,50 €.
2 www.institut-eleazar.fr/

284

Initiation_4_21012.indd 284 @ 1112112 13:54



5 es A'ore.r

Lancelin apporte quelques éléments de réponse en un ouvrage
autobiographique : Chrétien et Franc-magon3. L'auteur, élevé
en milieu catholique militant et violemment antimaconnique,
est en recherche d'un idéal et il s'est mis en quéte d'une
« adhésion maconnique conforme a ses idéaux moraux et
chrétiens ». Fort instruit en histoire de I'Eglise catholique et en
droit canonique, ses rencontres successives avec monseigneur
Roncalli (a I'époque futur Jean XXIIl) et le révérend pére
Michel Riquet, prédicateur de renom et trés proche d'une
certaine magonnerie, l'inciteront a entrer dans une obédience
maconnique déclarée chrétienne. Personnellement, ayant
toujours été préservé de ce genre de questionnement et m'étant
bien gardé de confondre « christianisme » et « catholicisme »,
c'est-a-dire de prendre la partie pour le tout (importante nuance
que semble négliger I'auteur), j'ai eu bien du mal a suivre le récit
de la démarche de Jean Lancelin. Cette sorte de préjugé et de
doute est étrangére a ma propre culture. Je souligne toutefois que
cette remarque n'enléve rien a I'intérét des propos développés
dans ce livre.

S'il est un sujet récurent en franc-macgonnerie, c'est bien celui de
I'initiation des femmes. Comme je ne suis pas de ceux qu'insupporte
la présence des sceurs, je dirais volontiers que Jan Snoek, auteur
d’un volumineux ouvrage titré Le rite d'adoption et I'initiation des
femmes en franc-magonnerie4 et sous-titré « Des Lumiéres a nos
jours », n'a pas a convaincre le convaincu que je suis devenu apres
avoir patiemment démonté I'un apres I'autre les arguments des
antiféministes en franc-magonnerie et ailleurs. L'auteur, s'appuyant
sur une documentation fournie et sans faille, retrace dans le
détail I'histoire des différentes étapes qui ont conduit les femmes
d'abord dans des loges dites d'adoption étroitement contrélées
par des loges masculines jusqu’a leur autonomie au sein de loges
régulieres regroupées en obédiences spécifiques. Il est vrai qu'au
« Siécle des Lumieres » qui n'était quand méme pas sans ombres,

3Ed. Dervy, septembre 2012 - 162 pages, 15€.
4 Ed. Dervy, octobre 2012, 642 pages, 25€.

285

Initiation_4_21012.indd 285 @ 1112112 13:54



B es A ores

les femmes étaient tenues en général a I'écart de la vie sociale
et, en particulier, des mouvements initiatiques, telle la franc-
maconnerie. Cependant, souligne Jan Snoek, « vers 1750,
nombreuses furent les femmes initiées comme les hommes,
jusqu’a ce que le Grand Orient de France promulgue, en 1774,
un rite dit d'adoption régissant les loges du méme nom, celles-
ci étant les seules désormais a pouvoir recevoir des femmes ». ||
faudra alors attendre deux siécles pour que la franc-maconnerie
féminine soit reconnue a part entiére et que les sceurs jouissent
des mémes droits que les fréres. Dans sa postface, Denise Oberlin,
Grande Maitresse de la Grande Loge Féminine de France (GLFF)
note que, a ce jour, peu d'historiens se sont penchés sur « le pan
féminin de la franc-maconnerie et que beaucoup d’erreurs ont été
véhiculées ». Ce qui reléve encore I'intérét de cet ouvrage qui sera
désormais indispensable.

Georges Lerbet nous entrouvre les portes d'un des rites
maconniques les plus pratiqués dans le monde : le Rite Ecossais
Ancien et Accepté (REAA) en nous présentant Les 33 degrés
Ecossais et la Tradition5. Cette troisieme édition est préfacée par
Yves Hivert-Messeca, historien de la franc-maconnerie. Les titres
des chapitres sont explicites : « De la matiére a I'esprit », « La
spiritualisation de I'homme », « Lincarnation de I'esprit », « La
connaissance objective », « La pratique énergétique », « La quéte
du magistére ». Ce cheminement est celui du franc-magon sincere
et conscient du caractére initiatique de la franc-maconnerie qui
est propre a le conduire de I'état brut qui est celui de I'hnomme
ordinaire au magistere qui fait de lui un « nouvel homme ».
L'approfondissement du rite et de ses structures ésotériques
donnent a la démarche maconnique tout sa raison d'étre.

Une préface de Jacques d'Arés introduit I'ceuvre magistrale de
Jean Phaure primitivement éditée en 1973 sous le titre suivant :
Le Cycle de I'Humanité Adamique6. On ne présente plus Jean
Phaure, un des grands exégetes contemporains de la tradition

>d. Dervy, octobre 2012 - 270 pages, 17 €.
6 Ed. Dervy, octobre 2012 - 620 pages, 23 €.

286

Initiation_4_21012.indd 286 @ 1112112 13:54



5 es A'ore.r

ésotérique disparu il y a juste dix ans. Son ceuvre littéraire lui
survit et lui survivra longtemps. Le présent ouvrage qu'il appelle
modestement en sous-titre : « Introduction a I'étude de la
cyclologie traditionnelle et de la fin des temps » constitue une
vaste fresque qui couvre douze mille ans, de I’Age d'Or, temps
de la connaissance spirituelle et de I'harmonie parfaite, jusqu’a
I’age de fer (ou Kali Youga) ou triomphent I'ignorance, I'égoisme
et le mal, aprés avoir connu successivement les ages d'argent et
de bronze. On aura reconnu sans peine que cet age de fer est
bien celui que nous vivons ; il suffit de regarder autour de soi
et... en soi. Bien entendu, cette maniére d'aborder I'histoire de
I’'numanité est étroitement liée aux enseignements bouddhistes et
hindouistes et plus spécialement aux Védas. Jean Phaure prévoyait
une « conflagration (cataclysme cosmique, guerre ou autre) qui
purifiera I'humanité pour permettre le commencement d’un
nouveau cycle, donc d’un nouvel Age d’Or ». Est-ce pour le fameux
21 décembre 2012 ? Comme il est peu probable que nous puissions
livrer ce numéro de la revue avant cette date « fatidique », nous
ne le saurons peut-étre jamais...

Pour poursuivre avec Jean Phaure, signalons que le numéro 450
(3¢ trimestre 2012) de la revue « Atlantis »7 lui rend hommage a
travers les « secrets de Paris ».

330, rue de la Marseillaise, 94300 Vincennes.

287

Initiation_4_21012.indd 287 @ 1112112 13:54



Les chemins de Saint-Jacques

Ils partaient aussitoét que montait I'horizon
Aux intimes lueurs de I'aube tamisée,

A I'heure ou les sous-bois s'argentent de rosée,
Quand s'éveille et frémit la jeune frondaison.

Ils n'avaient ni parents, ni femme, ni maison,
Pour accueillir le soir leur démarche brisée,
Lorsqu'apparait |I'étoile a travers la croisée
Et qu'il faut réciter la derniére oraison.

Que voulaient-ils ceux-la qui marchaient en silence
De ce pas régulier qui frisait I'indolence
Sur ces mauvais sentiers qui n'en finissaient pas ?

Cherchaient-ils le secret de la vie immortelle

Comme le vieux Flamel qui vainquit le trépas
En suivant les chemins qui vont a Compostelle ?

Yves-Fred Boisset

288

Initiation_4_21012.indd 288 @ 1112112 13:54



