
Sommaire du n° 4/2012

Sommaire

Editorial................................................................... 218

Journée Papus du 21 octobre................................. 221

L’homme en son alchimie spirituelle, 
par Christine Tournier............................................. 222

« Les mystères du mariage et de l’amour », 
selon Saint-Yves d’Alveydre, 
commentés par Yves-Fred Boisset.......................... 247

Une chevalerie actuelle et non déiste ?,
par Jean-Albert Clergue.......................................... 252

Les livres................................................................... 284

Les chemins de Saint-Jacques, poème.................... 288

Initiation_4_21012.indd   217 11/12/12   13:54



2 1 8

1 �Les abonnés qui avaient par anticipation acquitté leur abonnement pour l’année 2013 
recevront un remboursement dans les tout prochains jours.

Editorial

C ent années séparent ces deux dates.  
Étrange rapprochement ! 

1912 : vingt-quatre ans après sa création en octobre 1888, son 
fondateur Papus suspend la publication de la revue « L’Initiation » 
qui sera remplacée par la revue « Mysteria » laquelle devra cesser 
de paraître deux ans plus tard quand éclatera la Première Guerre 
mondiale et que Papus, médecin de son état civil, sera mobilisé 
dans un service de santé militaire. 

2012 : soixante ans après son réveil par Philippe Encausse (fils de 
Papus), la revue suspend sa publication en version papier pour se 
transformer en version numérique, c’est-à-dire « en ligne » 1.

Pourquoi cette transformation ?

Les abonnements ne suffisant plus à couvrir les frais d’impression 
et de routage, c’est la mort dans l’âme que nous avons dû nous 
résoudre à cette douloureuse décision, nous raccrochant à la seule 
bouée de sauvetage qui permettrait à la revue de survivre : sa 
mutation dans le numérique. Ainsi, par ce biais, la revue survivra.

Nous savons que Papus fut un précurseur en matière spirituelle ;  
il le fut aussi en matière éditoriale en incorporant tout ce que 
les nouvelles techniques de son temps lui permettaient (ajout de 
photographies, illustrations, etc.). Dans le même esprit pionnier, la 
revue passe au numérique afin d’accroître son accessibilité ; nous 
sommes certains que son fondateur n’aurait pas négligé pareil outil 
de transmission.

1912-2012. 

Initiation_4_21012.indd   218 11/12/12   13:54



2 1 9

Le passage au numérique permettra ainsi à la revue d’être servie 
gratuitement. 

Nous tenons à remercier chaleureusement ceux d’entre vous qui, 
dans un esprit fraternel, ont tenté de sauver la revue (version 
papier) en nous amenant quelques nouveaux abonnés. Mais, cela 
n’a pas suffi à compenser les défections que nous constatons depuis 
plusieurs années. La crise économique qui affecte de nombreuses 
familles n’est sans doute pas étrangère à ce phénomène ; 
nombreuses sont les revues (en tous domaines) qui, comme la 
nôtre, sont menacées et envisagent une reconversion.

Pour des raisons légales, nous avons décidé d’apporter une 
légère variante au titre de la revue qui, dans sa nouvelle version, 
s’appellera « L’INITIATION TRADITIONNELLE » mais restera fidèle 
à sa ligne éditoriale qui a toujours privilégié la diversité des sujets 
traités dans chaque numéro : histoire, symbolisme, martinisme, 
franc-maçonnerie, tradition, recensions de livres, etc.

Comme nous l’avons annoncé plus haut, nous avons donc décidé 
d’appliquer la GRATUITÉ à ce service. La grande majorité de nos 
lecteurs ont accès à internet et nous leur demandons de nous 
confirmer sans attendre leur adresse de messagerie par un simple 
courriel à yvesfred.boisset@papus.info. Aux rares lecteurs qui ne 
possèdent pas d’adresse internet, nous pourrons proposer l’envoi 
d’une copie papier, moyennant une participation aux frais postaux 
qui sera déterminée en fonction des tarifs en vigueur.

Nous souhaiterions vivement que nos lecteurs participent à la 
confection de la revue. Aussi, nous recevrons volontiers aux fins de 
publication des articles que nous soumettrons à notre comité de 
lecture. Merci d’avance.

Yves-Fred Boisset, 
rédacteur en chef.

Editorial

Initiation_4_21012.indd   219 11/12/12   13:54



2 2 0

Editorial

En 125 ans, la Revue L’Initiation a connu 
3 rédacteurs en chef successifs :

Yves-Fred Boisset
depuis 1984

Papus (Gérard Encausse)
de 1888 à 1912
en 1913 et 1914
Revue Mysteria

Philippe Encausse
de 1953 à 1984

Initiation_4_21012.indd   220 11/12/12   13:54



2 2 1

Les journées Papus du 21 octobre 2012

Le 21 octobre, c’est-à-dire le dimanche le plus voisin du 22 octobre 
(date anniversaire de la désincarnation de Papus), de nombreux 
fidèles se sont rassemblés au cimetière du Père-Lachaise autour de 
la tombe de la famille Encausse. Louis Encausse (père de Papus), 
PAPUS, Philippe Encausse (fils de Papus) et Jacqueline Encausse 
(épouse de Philippe) y reposent.

L’émotion est toujours au rendez-vous de cette rencontre, même 
si nous savons que ces êtres de lumière sont encore bien présents 
dans nos cœurs et dans nos pensées.

C’est à un frère belge venu d’Anvers pour la circonstance qu’il 
appartint de rendre l’hommage traditionnel à nos maîtres passés. 
Hommage émouvant suivi de recueillement.

À midi, nous nous retrouvâmes dans un restaurant du quartier 
Saint-Lazare pour y partager une agape très fraternelle.

Nous félicitons et remercions Maria et Emilio Lorenzo pour la 
bonne organisation de cette journée.

Initiation_4_21012.indd   221 11/12/12   13:54



2 2 2

L’homme en son alchimie spirituelle

A. LES QUATRE ELEMENTS ALCHIMIQUES  
nommés également matrices, principes, archétypes 

Notre propos n’est pas d’entrer dans les détails opératifs de 
l’Alchimie pour expliquer comment les quatre éléments – terre, 
air, eau, feu – font partie intégrante de son processus. Il s’agit 
bien plutôt de mettre en valeur les aspects symboliques universels 
permettant de les intégrer en soi pour entendre, interpréter, 
digérer, transformer et vivre ce qui résonne en son être.

En effet, l’Alchimiste que chacun d’entre nous est, a pour tâche 
de pénétrer au cœur de la matière personnelle afin que l’Œuvre 
qui s’accomplit rejoigne le commencement. La compréhension 
transmute, c’est-à-dire modifie profondément, « convertit » le 
savoir en Connaissance.

À ces quatre éléments se rattachent trois principes qui sont :

- �le Mercure, correspondant à l’Œuvre au Noir, auquel se rattachent 
la Terre et l’Eau : c’est le domaine du corporel, de la matière qu’il 
nous faut travailler, labourer, ensemencer, arroser, aimer… ;

- �le Sel, correspondant à l’Œuvre au Blanc, auquel se rattache 
l’Air, domaine de l’âme et du psychologique. C’est la résolution 
de l’union de l’âme et du corps, dans un mouvement que l’on 
souhaite ascendant ;

- �enfin, le Soufre, correspondant à l’Œuvre au Rouge, auquel se 
rattache le Feu, symbole de l’Esprit, du Spirituel et du Numineux, 
c’est-à-dire du Surnaturel dans le sens mystérieux, sacré et 
inconcevable.

L’ensemble des symboles représentant les quatre éléments 
constitue le Sceau de Salomon, avec l’unité dont il témoigne entre 
la matière et l’Esprit, le féminin et le masculin.

Héraclite considérait trois « registres » de l’Œuvre que je cite ici 
uniquement pour démontrer que tout se fait dans une dynamique 
de cause à effet, progressive, permettant le « passage » d’une 

Par Christine Tournier

Initiation_4_21012.indd   222 11/12/12   13:54



2 2 3

L’homme en son alchimie spirituelle

matière à une autre, d’un élément à un autre, d’un état à un 
autre, mental, affectif, psychique, physique… Il s’agit de :

- �celui de la Terre à l’Eau, entre le melanosis (noir) et le leukosis 
(blanc) ;

- �celui de l’Eau à l’Air, entre le leukosis et le xanthosis (jaune) ;

- ��celui de l’Air au Feu, entre le xanthosis et le iosis (rouge) ;

ce qui met en évidence la loi d’engendrement sur laquelle je 
reviendrai succinctement dans la troisième partie de cette esquisse.

Il faut bien préciser que les éléments dont on parle ne sont pas pris 
dans leur réalité concrète mais en tant qu’états.

1. �La terre est le chaos primordial qui façonne l’homme. C’est la 
matrice, le creuset, lieu de la germination, qui donne la Vie :  
elle est donc le support de l’état solide, élément VISIBLE, 
symbole de fécondité, de régénérescence. C’est la terre noire 
des Égyptiens, qui a donné à l’alchimie son nom : Al Kêmia. 
En elle (on peut se référer d’ailleurs à Paul Diel) se trouvent en 
potentiel l’Inconscient (souterrain), le Conscient (surface) et le 
Surconscient (cimes). Ce sont les composantes schématiques de 
l’Homme.

La Terre est dense, lieu de fixation où « poussent » les métaux, selon 
la croyance antique, c’est-à-dire que c’est par elle que commence 
la transformation intérieure, qu’elle est incontournable, qu’elle 
est le lieu de l’enracinement qui permettra de changer petit à 
petit, au fil des éveils successifs, le plomb en or ; l’homme peut 
devenir un Homme. La Terre est lieu de condensation, c’est-à-dire 
de réduction de la dilatation, de l’errance, de l’auto-dispersion, 
pour une meilleure accumulation d’énergie spirituelle.

2. �L’eau, à l’encontre de la Terre et du Feu qui produisent 
des forces vives et représentent les germes des différences, 
précède l’organisation du Cosmos, de l’embryon dans le liquide 

Initiation_4_21012.indd   223 11/12/12   13:54



2 2 4

L’homme en son alchimie spirituelle

amniotique, du primate à l’Homme spirituel, et représente, 
elle, l’indifférencié. « Au commencement était le Verbe », dit 
Jean, et, plus loin, il précise que le Verbe est Lumière ; mais la 
Genèse affirmait bien que l’Esprit planait sur les eaux. Il s’agit 
naturellement des eaux primordiales, symbole du creuset de 
toute vie, des eaux vives de notre moi en devenir.

Ainsi, le Yin s’associe au Yang. Nous le vivons à chaque seconde, 
tant à l’intérieur de nous qu’à l’extérieur, dans tout l’Univers où 
nous nous inscrivons. L’eau est donc le réservoir des possibles, 
Alkaest que cherchait Paracelse, élément VISIBLE, sang de la Terre, 
lieu des énergies inconscientes et des puissances informes de 
l’Âme. Dans le Grand Œuvre, l’eau est transformée en feu puis en 
lumière.

C’est l’élément, par excellence, de la purification, de la clarifica-
tion, de l’épuration, de la régénérescence – comme la Terre avec 
qui elle participe à la fertilité et à la fécondité (retour aux sources). 
C’est aussi celui de la révélation, de l’initiation. Tandis que le Feu 
est au cœur même de la Terre, jaillissant dans les laves en fusion, 
présent en permanence, tel le cœur battant dans la poitrine, la 
fluidité de l’Eau la conduit à la dissolution (liquide, vapeur), c’est-
à-dire la décomposition de nos agrégats, le mot étant pris au sens 
bouddhique du terme. Elle témoigne que notre chemin sera mar-
qué par des destructions, des ruptures, voire des anéantissements 
(nous savons que, dans la Triade indienne, Vishnou, le constructeur, 
et Shiva, le destructeur, sont indissociables et nécessaires). Quant à 
son homogénéité, elle correspond à la coagulation (glace), c’est-
à-dire à nos fixations, nos fantasmes, nos illusions, nos réifications 
névrotiques.

3. �L’Air est symbole de spiritualisation, d’expansion. C’est le souffle 
vital de l’homme, le PNEUMA. Il est la manifestation du Verbe 
et représente le monde subtil intermédiaire entre le Ciel et la 
Terre. Il est l’inspir et l’expir, le support de la volatilité le l’être. 
C’est un élément INVISIBLE. Milieu récepteur de la lumière, du 
parfum, des couleurs, des vibrations… c’est par lui que se mani-

Initiation_4_21012.indd   224 11/12/12   13:54



2 2 5

L’homme en son alchimie spirituelle

festent nos cinq sens. Il est tout autant espace que temps. C’est 
le lieu de la fermentation (comment peut-on croître sans levain 
dans la pâte ?) et de la putréfaction (comment renaître sans 
mourir ?)

4. �Le Feu est symbole de l’Esprit, de la Connaissance intuitive, de 
l’Illumination et de la Purification. Il est le Verbe, l’essence qui 
engendre l’existence. Il s’oppose à la Terre, comme la lumière 
à l’obscurité ; il couvre et elle supporte. Mais cette opposition 
n’est qu’apparente : sans ombre, pas de lumière, sans lumière, 
pas d’obscurité. Il s’oppose aussi à l’Eau qui s’écoule vers le bas 
(et que dire de nos larmes de joie ou de souffrance ?) tandis que 
lui s’échappe vers le haut. Elément INVISIBLE, il est le lieu de la 
lumière, de la chaleur, de l’émotionnel. Par son dégagement de 
la matière grave, c’est-à-dire lourde, pesante, qui le tient celé, le 
Feu peut dévaster ou purifier notre être en vue d’une nouvelle 
naissance car il n’est pas le résultat, l’effet de la combustion, 
mais la CAUSE  : après son passage, seules demeurent les 
cendres du passé et nos certitudes calcinées (cf. Fulcanelli). Le 
Feu peut donc être bénéfique : nous pouvons créer, donner, 
aider, construire ; ou destructeur. Sachant qu’il est au centre de 
notre être, donc de nos choix, la déduction à faire est aisée.

On peut noter, pour une meilleure compréhension de notre psy-
chologie, qu’il existe trois sortes de feux :

- �humide (bain-marie), associé à l’Eau, à la vapeur, et qui définit ce 
qu’il y a de TIÈDE en nous ;

- �naturel ou ordinaire, associé à la Terre, dans la vie quotidienne 
de notre CERVEAU REPTILIEN qu’il alimente ;

- �surnaturel ou suprahumain, associé à l’Air, allant jusqu’à la 
TRANSFIGURATION. Brûler d’un feu intérieur peut être l’une des 
voies qui conduit à l’Illumination, à l’Éveil.

Gaston Bachelard considère les quatre éléments « comme les 
hormones de l’imagination. Ils mettent en action des groupes 
d’images. Ils aident à l’assimilation intime du réel dispersé dans 

Initiation_4_21012.indd   225 11/12/12   13:54



2 2 6

L’homme en son alchimie spirituelle

ses formes. Par eux s’effectuent les grandes synthèses qui donnent 
des caractères un peu réguliers à l’imaginaire… ».
La quête psycho-spirituelle passe par la purification, la dissolu-
tion, la volatilisation (telle l’évaporation des bonheurs perdus de 
Proust), la sublimation (qui transforme nos pulsions inacceptables 
en provoquant des conflits intérieurs à dépasser), la combustion, 
la solidification, puis un nouvel état où l’on parvient, d’étapes 
en étapes, à transformer les oppositions en complémentarités, 
reconstituant notre unité à partir de nos dualités. Ceci est un 
thème récurrent dans la Gnose, le Bouddhisme, le Soufisme… La 
réalisation des contradictions apparentes ou réelles, intérieures ou 
venant de l’extérieur, se situe sur un autre plan de conscience. La 
diversité des choix, voire les divergences, peuvent ne pas être de 
simples obstacles à la réalisation de soi, mais, au contraire, des 
moyens pour y parvenir : tout dépend des orientations que nous 
prenons.

Pour en finir avec cette brève présentation des quatre éléments 
alchimiques et de leur implication dans la psychologie humaine, 
nous pouvons dire que nous retrouvons dans les deux cas une 
communauté de termes : embryon, enfant, engendrement, noces, 
essence, esprit, exaltation, sublimation, fermentation, fixation, 
distillation, imbibition (imprégnation), immersion, putréfaction, 
ingression (invasion, incursion), inspissation (en alchimie, suite de la 
dissolution, opération du feu secret par digestion ; en psychologie, 
perlaboration), corrosion, coagulation, réification, calcination, 
mort, transformation, purification, réconciliation, rectification, 
réduction (remise en place, correction des égarements, des erreurs, 
de ce qui n’est pas contrôlé…), transmutation, etc.

B. TROIS SYMBOLES :  
LE MERCURE, LE SEL, LE SOUFRE

Nombre d’ouvrages savants ont traité du sujet et mon propos sera 
une simple réflexion sur l’implication de ces symboles dans notre 
vie psychique et notre transformation intérieure. En effet, nous 
« fonctionnons » selon la « matière première » ou Mercure, la  

Initiation_4_21012.indd   226 11/12/12   13:54



2 2 7

L’homme en son alchimie spirituelle

« matière ultime » ou Soufre, et la « matière intermédiaire » ou Sel. 
Les maladies physiques, mais aussi psychiques, peuvent être liées 
à ces principes d’évaporation, de combustion et de solidification. 
Nous le constatons tant dans les traitements homéopathiques (uti-
lisés d’ailleurs depuis fort longtemps en Orient puis, entre autres, 
par Paracelse) que dans les thérapies des profondeurs qui allient 
la compassion à la rigueur.

Le Mercure philosophique est symbole de l’Homme conscient 
(en particulier de ses imperfections), pensant, en pleine vie, 
cherchant la Sagesse et l’Éveil, et sans lui nul ne peut accéder au 
Sel et au Soufre. Il est l’élément de base de toute quête, se pla-
çant avant toute initiation. Passif, Yin (le Mercurius alchimique 
est l’Eau divine, perpétuelle, celle qui ne donne plus jamais soif) 
est la force centrifuge de l’être, le principe de l’activité exté-
rieure, de la volonté humaine dans le sens collectif du terme, 
tandis que le Soufre, lui, est principe d’activité intérieure, de 
volonté individuelle et divine en l’Homme, Yang. Il résulte de 
leur interaction une « cristallisation », comme dirait René Gué-
non, c’est-à-dire le contraire de la désagrégation, une « ren-
contre » d’interdépendance exprimée selon une limite floue, 
ondoyante, mouvante.

On peut dire très grossièrement que :

- �le Mercure est symbole de la matière ;

- �le Sel est symbole de l’esprit humain ;

- �le Soufre est symbole de l’Esprit divin.

Sel et Soufre sont ainsi la manifestation du dépassement de 
l’Homme par rapport à son ego lourd mais indispensable à son 
ancrage. S’il n’a pas de bonnes racines dans la terre, l’arbre ne 
peut développer son tronc et ses branches vers le ciel. Sans l’obs-
curité souterraine où pousse la graine, pas de possibilité de par-
venir à la lumière. Ainsi, le lotus apparaît être un des plus beaux 
symboles du Destin humain. Le Sel, à la jonction du Mercure et 
du Soufre, permet de vivre nos dualités, de les traverser, pour les 
dépasser dans l’unité. Le triptyque Mercure-Sel-Soufre témoigne 

Initiation_4_21012.indd   227 11/12/12   13:54



2 2 8

L’homme en son alchimie spirituelle

de la double nature de l’Homme : à lui de retrouver l’Androgyne 
premier non duel.

C’est du Mercure, de la matière brute, l’ « agent secret », que 
naît l’Homme, par son mariage avec le Soufre, l’Esprit. C’est 
l’imprégnation, plus ou moins lente, de l’un par l’autre, qui réalise 
l’entité humaine, dont le sens va du plus lourd au plus léger, au 
Spirituel, au Divin. Il s’agit de réaliser sa libération intérieure, en 
allant vers davantage de vacuité, de disponibilité à ce qui advient 
à chaque instant, dans une élévation progressive de l’Ame,  pleine 
d’embûches, de faux semblants et d’illusions. C’est une direction 
ascendante qui cherche la clarté en s’appuyant sur l’obscurité 
originelle.

L’Arbre des Sephiroth, symbolisant tant le schéma corporel que 
la dimension psycho-spirituelle de l’Homme, donne sa place à 
chacun de ces trois principes (et non des corps quelconques). Nous 
n’en donnons ici qu’un aperçu mais il est évident que la lecture en 
est bien plus complexe.

1. �Le Mercure

Nom grec du dieu égyptien Thot, fondateur de l’Hermétisme, 
c’est l’Achachi des philosophes, l’Aludit des sages, le vif-argent 
des alchimistes, associé à la planète Mercure. Le mot vient du latin 
Mercurius ou Merx, ce qui signifie « mobilité » quoique l’origine 
soit sans doute étrusque. C’est donc le nom du messager de 
Jupiter, Hermès, le dieu du commerce, des voyages, mais aussi du 
mensonge : nous nous leurrons constamment par peur de nous 
voir tels que nous sommes et non pas simplement en fonction d’un 
idéal du moi. Il représente ainsi l’aspect dynamique en puissance à 
l’intérieur de nous, mais c’est à nous de le faire agir, voyager dans 
l’apprentissage de la Connaissance, tant psychique que spirituelle :  
microcosme et macrocosme sont soumis aux mêmes lois. La pierre 
est brute avant d’être dégrossie. Le Caducée, emblème d’Hermès, 
avec ses deux serpents entrelacés entourant une branche de 
laurier surmontée de deux ailes, est le symbole très puissant d’une 

Initiation_4_21012.indd   228 11/12/12   13:54



2 2 9

L’homme en son alchimie spirituelle

réalité physique avec la montée des énergies dans notre corps, le 
long de la Kundalini, au droit de la colonne vertébrale, suivant les 
différents niveaux des chakras, et d’une réalité génétique avec la 
double hélice de la molécule d’ADN. On pourrait y ajouter l’idée 
du cerveau reptilien à l’aube de notre humanisation : l’Homme 
et le serpent ont décidément toujours eu quelque chose à voir 
ensemble !

2. �Le Sel

Symbole de l’Homme, il peut correspondre à l’Œuvre au Blanc, 
entre l’Œuvre au Noir et l’Œuvre au Rouge, sachant qu’il lui fau-
dra passer par toutes les étapes – différentes pour chacun d’entre 
nous – avant d’approcher l’Eveil. Le blanc est l’ensemble de toutes 
les couleurs alors que le noir est l’absence de couleur : l’Homme 
possède donc bien en lui tous les possibles ; l’argent lunaire peut 
dépasser la lourdeur du plomb de notre incarnation ; l’or étant, 
bien sûr, le but suprême nous rapprochant des dieux.

Le mot « sel » vient de Salnitrum qui désigne toute substance salée 
ou amère ; cela a donné Salaria, somme donnée aux soldats pour 
acheter du sel, pour induire « salaire », « solde », « salem ». Rien 
ne s’obtient aisément et nous avons toujours, en quelque sorte, un 
prix à payer pour avancer sur la voie de la Compréhension. 

3. �Le Soufre

C’est l’Abric des philosophes, l’Acide des sages, ou Solsequium. 
Le mot vient du latin Sulphur, à partir de Sulpur, donnant Zolfo, 
Azufre, Solpre, salpêtre… Il figure la Transcendance, mais nous 
l’étudierons toujours associé aux deux éléments précédents.

******

Initiation_4_21012.indd   229 11/12/12   13:54



2 3 0

L’homme en son alchimie spirituelle

Revenons sur le Sel qui est ce qui nous importe le plus dans cette 
étude qui prétend traiter de la psychologie humaine. Le sodium, 
en chimie, est représenté par le symbole Na. Or, le mot provient 
de Ouadi (eau) Natrum (sel), en Égypte, où se trouvaient les salines 
du Roi Salomon, qui possédait un sceau (scel est utilisé dans l’ex-
pression « sceller la bouche »). Cette symbolique se retrouve dans 
la cérémonie du baptême chrétien, avec le sel au pouvoir igné 
(c’est-à-dire qui a les caractères du feu), que l’on met sur la langue 
où il se mêle à l’eau de la salive. 

Le Sel est donc le lieu où le Soufre s’unit à la Terre. Dans l’Antiquité, 
il était placé avec le Feu (le Soufre) au centre d’une célébration 
d’alliance ; cette alliance de l’Homme avec ses fondements, 
le Divin et sa propre réalisation. Moïse n’a-t-il pas accepté une 
Alliance avec son Dieu ?

Imaginons un anneau tel celui de Saturne. L’Homme serait à l’in-
térieur. Le Feu, le Divin, serait à l’extérieur de l’anneau, faisant 
pression sur l’Homme. Le Mercure, la matière, serait la sphère 
centrale, compacte, faisant également pression sur l’Homme. Le 
Sel, l’Homme, serait ainsi situé entre ces deux forces opposées et 
complémentaires, Divin léger et matière lourde se disputant (sym-
boliquement parlant) la place. La Vie, c’est cela : un choix perma-
nent entre la réification et la libération. L’homme est un cœur qui 
bat au rythme de l’univers : expansion-compression… À nouveau, 
nous retrouvons la symbolique du Yin et du Yang.

L’Homme est à la charnière du visible et de l’Invisible, de la matière 
et de l’Esprit, destiné à spiritualiser son corps et à « corporiser »  
l’Esprit, se l’incorporer dans la Transcendance. L’on ne peut se 
réaliser que dans la Sagesse, c’est-à-dire dans l’acte juste, la parole 
juste, la pensée juste, l’émotion juste. La sublimation ne doit pas 
être un décrochement de la réalité matérielle, mais un élan, une 
DYNAMIQUE vers et dans le Réel (l’Esprit, le Soufre), au sens où 
l’utilise Lacan, et ce par l’intermédiaire du symbole. Si l’Homme 
atteint l’illumination, il se détache alors de la matière pour se 
fondre dans l’Esprit : c’est le cas des bouddhas et des boddhisatvas, 
ainsi que des grands mystiques à travers le temps et l’espace.

Initiation_4_21012.indd   230 11/12/12   13:54



2 3 1

L’homme en son alchimie spirituelle

Du Mercure (Alpha) au Soufre (Oméga), l’Homme participe, tout 
au long de son itinéraire (le Sel), de l’Esprit qui est l’Alpha et 
l’Oméga. Il naît du mariage du Soufre et du Mercure. Le chemin 
qui les relie sera parcouru selon un rythme plus ou moins lent, 
chaotique et cahoteux, selon ses expériences, ses résistances, ses 
désirs égotiques, ses détachements, ses aspirations… 

René Guénon, dans La grande Triade, écrit : « Dès que l’être 
est parvenu au centre de son état de manifestation, il est 
au-delà de toutes les oppositions contingentes qui résultent 
des vicissitudes du yin et du yang, et, dès lors, il n’y a plus ni 
droite, ni gauche ; en outre, la succession temporelle a disparu, 
transmuée en simultanéité au point central et  « primordial » 
de l’état humain… ».

Si le Sel représente l’esprit humain dans sa psychologie, il n’est 
pas un moteur mais un principe constructeur de la personnalité, 
de l’individualité, qu’elle soit divine ou luciférienne (autre face du 
divin, Lucifer étant le Porteur de Lumière). L’Homme est tel Janus 
et se construit à partir de ses contradictions, de ses accords, de ses 
schémas, de ses archétypes… Il est le Sel de la terre qui fait jaillir 
les pousses, les plantes, les fruits… vers la lumière, suivant un cycle 
différent selon les espèces.

Le sens de l’Homme est d’aller des ténèbres vers la Lumière, de 
quitter le plan symbolisé par Satan, la matière, qui l’entraîne vers 
la chute, c’est-à-dire la perte de son identité consciente, pour 
tendre vers le Spirituel qui le fait approcher de la Connaissance, 
de l’Esprit auquel il participe, de l’Amour universel (Soufre). 

Ainsi, lors de toute initiation, c’est-à-dire lors de toute prise 
supérieure de conscientisation, le Mercure est délaissé au profit 
du Sel et du Soufre. La matière « prochaine » remplace la matière 
« première », disent les hermétistes. Le vouloir humain (Sel) s’allie 
à l’Esprit (Soufre) pour vaincre le destin, la fatalité (Mercure), 
je dirais plutôt le Karma, dans son sens exact et non dévoyé en 
fatalité. Vivre chaque instant sans ressasser le passé et sans 
fantasmer sur un avenir imprévisible…

Initiation_4_21012.indd   231 11/12/12   13:54



2 3 2

L’homme en son alchimie spirituelle

L’humain est la clé du cosmos, qu’il s’agisse de notre terre ou de 
n’importe où dans l’univers. Le pentagramme pythagoricien est 
formé d’un compas et d’une équerre entrecroisés : l’homme est 
bien dans une position dynamique, à la jonction du matériel et du 
Spirituel. Ce Sel est référé à l’Homme constamment et témoigne de 
son aspect duel puisqu’il peut guérir certaines maladies mais que 
son excès provoque des conséquences désastreuses : les Romains 
en répandaient sur les villes qu’ils avaient conquises, à Sodome il 
est symbole de mort ; allié à l’eau, aux aliments, il en développe le 
goût ; en trop grande quantité, il provoque amertume et dégoût. 
Ainsi, chacun doit trouver SA voie du milieu et trouver le sens de 
sa propre existence, l’Homme éveillé étant entre ce qui est en haut 
et ce qui est en bas (Cf. Le Kybalion).

Nombre de références au Sel – donc à l’Homme – sont relevées dans 
l’Ancien et le Nouveau Testament (Genèse, Lévitique, Nombres, 
Marc, Matthieu…). Il est important de savoir si l’on est manipulé 
par les symboles, si on les subit ou si on les utilise comme outils de 
conscientisation. En effet, la compréhension d’un symbole est plus 
ou moins complexe selon le degré d’évolution de chacun. Il est le 
moyen d’ « apprivoiser »  les dieux à travers l’inconscient collectif.

Très schématiquement, nous pouvons dire que l’Homme possède 
en lui trois niveaux :

- �le MOI conscient, celui de la représentation, de l’exotérique ;

- �le SURMOI, subconscient, celui de la dynamique, transitoire ;

- �le ÇA, inconscient, celui de l’hermétique, de la métaphysique, 
ésotérique.

C. LA PSYCHOLOGIE ALCHIMIQUE

1. �Le cheminement : l’Œuvre au Noir

Nous partons de notre incarnation pour aller vers une Renais-
sance. Il ne s’agit pas d’être « délivrés » du mal mais de nous 

Initiation_4_21012.indd   232 11/12/12   13:54



2 3 3

L’homme en son alchimie spirituelle

transformer intérieurement, de réaliser notre évolution, voire 
notre révolution. Nous sommes responsables des choix que nous 
faisons, et nous pouvons, au lieu d’être victimes de notre condi-
tion, de notre conditionnement, nous libérer progressivement de 
nos résistances, de nos handicaps mentaux, psychiques, physiques, 
nous arracher à la lourdeur pour nous alléger en devenant or ou 
diamant. Mais nous ne devons jamais couper le fil d’Ariane qui 
nous relie à la matière et à notre perception des phénomènes, 
au risque d’ « échapper » dans la folie, le délire, l’hallucination. 
Délivrer l’esprit par la matière en délivrant la matière par l’esprit 
n’est pas tâche aisée.

Nous n’avançons pas d’un pas égal mais avec des moments d’er-
rance, des trébuchements, des arrêts, des accélérations, car une 
route droite et sans obstacles ne mène nulle part. Cela peut impli-
quer de la lenteur, des rythmes irréguliers, mais qui conduisent 
tous à la connaissance de soi-même. On peut renoncer à pour-
suivre la route, prendre des sentiers de traverse, ou poursuivre sa 
direction. Chaque fois que nous sommes à un carrefour, il faudra 
choisir. Chacun, selon ce qu’il est, ce qu’il découvre, ce qu’il aban-
donne, poursuit sa voie, initiatique ou non, révélatrice ou obscur-
cissante. Nous allons de morts en renaissances constamment. La 
série d’épreuves qu’il faut subir et dépasser correspond au solve et 
à la putréfaction : l’imprégnation se fait progressivement. 

Nous passons tous par des phases de doutes, d’hésitations, de 
souffrances, d’incompréhensions, de révoltes violentes même, 
d’obstinations butées, de fantasmes, de désirs illusoires où nous 
nous fourvoyons. Mais, si nous sommes authentiques et que nous 
dépassons vraiment notre ego (il ne s’agit pas de le détruire !), que 
nous lâchons du lest, nous pouvons comprendre – au sens spirituel 
du terme – et la paix se fait en soit, l’accord devient juste. Il est 
plus facile de chuter que de progresser, mais, en fait, l’itinéraire 
spirituel n’accepte aucune compromission : ce n’est pas de la rigi-
dité mais de la rigueur.

Le premier but est de renoncer, non à SOI mais à MOI. Cela peut 
impliquer un certain nombre de descentes en enfer ! Une liberté 

Initiation_4_21012.indd   233 11/12/12   13:54



2 3 4

L’homme en son alchimie spirituelle

croissante peut alors être nôtre. C’est Alice qui passe de l’autre 
côté du miroir ou plutôt qui descend dans un puits : tout au long 
de sa chute, des objets, des confitures…, des tentations, risquent 
de retenir son attention, mais elle se laisse tomber jusqu’au fond, 
suivant Maitre Lapin dont la montre à gousset scande le temps. 
Alors seulement Alice découvre le Pays des Merveilles. Le premier 
bout de chemin s’achève, de nouvelles épreuves s’avancent pour 
l’œuvre au Blanc, et Alice n’en a pas fini avec les difficultés à inté-
grer et à résoudre.

Cet itinéraire qui conduit à la prise de conscience est une recherche 
de son propre équilibre, constitué de moments toujours différents 
mais dont la succession peut devenir harmonie. Le chemin est 
âpre, difficile, solitaire, et la moindre chute peut effacer des 
années de progrès : ainsi, mentir une fois met à bas dix années 
de non mensonge.  Commencer par s’accepter soi, s’accorder avec 
soi, est le commencement du « bonheur », si l’on entend par là 
que le mot sous-tend les notions de liberté, de détachement, 
de sagesse active, de joie intérieure tranquille, de conscience de 
l’ombre et de la lumière, du bruit et du silence, du spirituel et 
du temporel unifiés. Lâcher prise permet de quitter le désir de 
possession, d’avoir, pour tendre vers l’être vrai, la réalisation de 
soi. Le musicien en herbe achève de réciter ses gammes pour jouer 
toujours mieux de son instrument, mais l’art avec lequel il en 
jouera lui sera spécifique.

La démarche de l’Homme est liée à la résolution de ses conflits 
intérieurs, de ses contradictions, apparentes ou réelles, en appre-
nant à connaître son vouloir, ses désirs, sa dualité, pour établir 
une réconciliation de son être. En effet, nous ne pouvons disso-
cier en nous le physique, le psychique, l’affect et le spirituel, car 
ils sont en correspondance et en interdépendance permanente. 

On le voit, pour prendre un exemple simple, dans les somatisa-
tions qui sont autant de symptômes physiques, de « passages au 
corps », révélateurs de déséquilibres psychiques plus profonds 
mais cachés, cachés aux autres mais surtout à soi-même. Il est 
donc important de supprimer le dualisme de nos pulsions, d’unir 

Initiation_4_21012.indd   234 11/12/12   13:54



2 3 5

L’homme en son alchimie spirituelle

ce qui est épars, afin de « soigner » le corps, certes, mais aussi 
l’âme et l’esprit. Toute maladie est le symptôme d’un déséquilibre 
quel qu’il soit.

Renoncer à vouloir prouver quoi que ce soit, tant aux autres qu’à 
soi-même, se fait dans le renoncement et le silence du mental, de 
l’affect, de l’agir, du dire, tout en les reconnaissant en soi. Sinon 
on aboutit aux mêmes désastres : le non-dit peut tuer autant que 
la parole. Il s’agit d’abolir les préjugés qui sont source de tant 
d’incompréhension, d’aberrations. Connaître – et non plus simple-
ment savoir –, ce n’est pas seulement croire, se situer dans la foi, 
mais VOIR ce qu’il y a dans notre athanor, dans la matrice vivante 
de nos transmutations possibles, pour y trouver notre Graal, lutel. 
Quitter la religiosité, puis le religieux, vers une épuration de l’âme 
ayant dépassé les passions, pour être dans une ouverture sur le 
Spirituel, et, disons-le, le Mystique.

Sauf cas exceptionnels, la connaissance se fait peu à peu, tel 
l’aveugle qui apprend à se familiariser avec les objets sans les ap-
préhender immédiatement dans leur réalité : si l’aveugle pense 
que tel objet, plat et rond, est une montre, il mettra davantage de 
temps pour découvrir que c’est un galet ou autre chose. 

Nos a priori nous aveuglent : nous croyons savoir mais nous ne 
savons pas vraiment. La Connaissance vient donc progressivement, 
dans l’acceptation, le ménage que nous faisons en nous, la relati-
visation de ce que l’on croit important et qui ne l’est pas, et de ce 
que l’on croit sans importance et qui peut être fondamental. C’est 
par le dépouillement de toute idée reçue que l’on peut avancer, 
construire, avec des matériaux nouveaux, plus solides, plus neutres 
aussi. 
C’est par la souffrance traversée, la persévérance, voire l’ascèse, 
qu’on accède au bonheur, loin des plaisirs éphémères et même des 
joies trompeuses.

Le cheminement est à la fois une Quête personnelle et commune, 
parallèle à celle d’autres humains : nous avons un Karma indivi-
duel mais aussi un Karma collectif. 

Initiation_4_21012.indd   235 11/12/12   13:54



2 3 6

35 �Qur

L’homme en son alchimie spirituelle

2. �Le renoncement : Œuvre au Blanc

Il est écrit dans l’Évangile de Matthieu et de Marc : « Si quelqu’un 
veut venir à ma suite, qu’il renonce à lui-même ». Dans celui de Luc :  
« Quiconque parmi vous ne renonce pas à tous ses biens ne peut 
être mon disciple ». 

Le renoncement n’est donc pas seulement d’ordre matériel : re-
noncer à quoi ?, mais aussi d’ordre spirituel : renoncer à qui ? Cela 
ne signifie pas qu’il faille refuser tous les biens à notre disposition 
mais cela veut dire qu’il ne faut pas y être attaché : on peut être 
riche et ne pas être encombré par ses « possessions », être pauvre 
et être obsédé par le désir d’accumuler honneurs, reconnaissance, 
biens de toutes sortes… Le renoncement c’est l’abandon de ses 
divagations, le dépouillement, le désencombrement, afin de pou-
voir passer par la petite porte de Jérusalem.

Je voudrais rappeler ici que l’on ne peut renoncer qu’à ce que l’on 
a pu posséder ou désirer posséder. C’est pourquoi, certains maîtres 
orientaux n’acceptent de disciples que lorsque ceux-ci ont dépassé 
la cinquantaine, car alors ils savent pleinement ce qu’ils quittent. 
Renoncer est, en effet, un acte volontaire, et non une résignation ;  
c’est une acceptation d’être, un consentement au Soi. Charles 
de Foucauld disait : « Tant qu’un renoncement n’est pas total, il 
peut recouvrir en réalité, dans une illusion extrêmement subtile, 
un renforcement de l’attachement à soi dans la partie de nous-
mêmes que nous avons exclue du renoncement ». Et ce n’est pas la 
psychanalyse qui le démentira !

Renoncer est un moins pour un plus, dans la quiétude, la douceur, 
la force tranquille de l’être. Nulle astreinte mais un don de soi, 
dépouillé du moi ; la joie de recevoir tout ce qui advient mais non 
de prendre. Tel est le secret de la liberté intellectuelle, morale, 
psychologique, physique : ce n’est certes pas de l’indifférence mais 
un refus de possession. 

Nous ne demandons pas, mais nous recevons. La volonté n’entre pas 
en jeu mais la disponibilité active. C’est un engagement personnel 

Initiation_4_21012.indd   236 11/12/12   13:54



2 3 7

L’homme en son alchimie spirituelle

de non accaparement, de véritable tolérance, en admettant 
les faits, les êtres et les choses tels qu’ils sont, sans jugement – 
tout en sachant dire non et ne pas accepter l’inacceptable, ne 
pas admettre l’inadmissible –, n’attendant rien, n’exigeant rien, 
sachant se situer au juste milieu de son être. Les liens tissés avec 
les autres sont alors détendus, lâches, permettant la distanciation, 
la non projection de ses fantasmes en eux, l’absence de transfert 
de dépendance, l’Amour prédominant sur l’affect, le sentimental.

Pouvoir devenir comme la terre que féconde la pluie, sans vouloir 
à tout prix que la pluie vienne : la boire, l’absorber quand elle 
tombe, mais savourer aussi le soleil quand il réchauffe : il ne 
s’agit pas de fatalisme, de démission ou de passivité, mais, au 
contraire, comme dirait Gide, d’agrément. La transmutation est 
alors amorcée : l’homme transforme ses pulsions, ses passions, ses 
illusions, les métaux « vils » de son psychisme, en or de plus en 
plus pur : l’aura des éveillés est souvent d’or ; la mandorle figurant 
dans les iconographies orientales et occidentales manifeste la 
vibration de l’être, le corps éthéré, subtil, de plus en plus aérien, 
léger, imperceptible. « L’essentiel est invisible pour les yeux », disait 
Saint-Exupéry, et cette courte phrase peut s’accorder à plusieurs 
niveaux de l’entendement (« Que celui qui entend entende », 
disait Jésus). Essence et existence sont indissociables.

Dans Le Kybalion, il est écrit : « Le véritable initié, connaissant la 
nature de l’Univers, se sert de la Loi contre les lois, du supérieur 
contre l’inférieur, et par l’Art de l’Alchimie, il transmute les 
choses viles en des choses précieuses ; c’est ainsi qu’il triomphe ».  

Nous sommes Énergie dans un Univers d’Énergie, et cette 
énergie, c’est à nous de l’utiliser selon chacun ; nous puisons tout 
autant dans l’Énergie cosmique qu’en nos propres ressources 
génétiques, biologiques, familiales, karmiques, événementielles, 
professionnelles, spirituelles…, pour nous construire. Même 
les déconstructions sont nécessaires pour une plus belle et plus 
forte reconstruction, sachant que TOUT EST IMPERMANENT. Nous 
sommes en devenir, mais dans un devenir où notre responsabilité 
est engagée à tout instant.

Initiation_4_21012.indd   237 11/12/12   13:54



2 3 8

L’homme en son alchimie spirituelle

Nous devons donc apprendre à nous mettre en accord avec 
l’Univers, voire avec la musique des sphères, à ne pas résister aux 
vérités, faire silence, recevoir les clés et les placer dans les serrures 
correspondantes, être une note de la partition mais cette note 
pourtant. Nous réunissons en nous-mêmes tous les éléments du 
microcosme et du macrocosme dont nous sommes charnières. 
Chacun doit chercher en lui-même ses potentiels, ses handicaps, ses 
aspirations réelles et non fantasmatiques, comme autant d’outils 
pour construire, créer l’œuvre d’art que peut être sa vie. Et cela se 
fait par l’intermédiaire de toutes les opérations alchimiques que 
l’on peut observer dans la Nature tout autant qu’à l’intérieur de soi.
Consentir à mourir à soi-même pour ressusciter, c’est accepter la 
relativité de ce qui nous advient et savoir que notre transformation 
est permanente. Ce n’est pas seulement une suite de mues mais 
un ensemble de morts, de deuils, de doutes, pour une nouvelle 
vie, une nouvelle espérance, une nouvelle Connaissance :  
« La vraie libération, c’est la liberté intérieure d’une vérité créative »,  
disait Krishnamurti. Ce « quittement » permet de « faire son deuil » 
en s’inscrivant dans le rythme des éléments, en se fondant dans les 
énergies, et d’être disponible, confiant, conscient et responsable.

Renoncer, c’est ne plus tenter de retenir le sable dans ses mains 
entrouvertes (et la destruction du mandala, après des journées 
d’efforts pour le créer, en est un magnifique témoignage), c’est 
abandonner son ego afin de laisser la place vacante à autre chose, 
c’est lâcher sa névrose autodestructrice qui nous déchire, nous 
écartèle, pour se livrer à la Vie, sans passivité non plus que vouloir. 
Nous considérons nos fantasmes comme essentiels alors qu’ils 
ne sont que des leurres. Se dégager, « faire le ménage » (vous 
connaissez tous l’expression : avoir une araignée dans la tête ?), 
permet de percevoir que le sens de notre vie est de révéler ce que 
nous sommes dans l’interdépendance avec les autres. Chacun est 
important et nécessaire au Tout.

La Quête initiatique, spirituelle, psycho-analytique, n’est pas 
une recherche éperdue d’accomplissement de désirs, de rêves, 
de chimères, mais l’abandon à sa vraie route. C’est un paradoxe 
de dire qu’il faut renoncer à son vouloir pour mieux réaliser son  

Initiation_4_21012.indd   238 11/12/12   13:54



2 3 9

L’homme en son alchimie spirituelle

« destin », et pourtant c’est ainsi. Et quand on comprend que 
TOUT EST PARADOXAL et que c’est ce qui donne une dynamique 
à l’univers, on comprend également la nécessité de réintégrer 
son unité. D’ailleurs, la théorie alchimique traditionnelle est celle 
de l’unité de la matière (ainsi, l’or, symbole de pureté absolue, 
d’Esprit immortel, a une structure atomique proche de celle du 
mercure).

3. �La recherche de l’équilibre : l’œuvre au Rouge

Le rouge symbolise l’Esprit fondamental primordial. En tibétain, 
les mots « rouge » et « trois » se disent de la même façon : Mé. 
Nous ne sommes plus dans la dualité mais dans la triangulation 
Elan Vital / Sens de l’Humain / Chemin vers l’Éveil, afin de parvenir 
à leur unification. Le travail alchimique n’est donc pas d’ordre 
intellectuel mais d’ordre psychique, en une recherche dynamique, 
éloignée de tout statisme. L’équilibre ne sera jamais un état 
atteint, acquis (nous nous retrouverions encore dans le lourd, 
l’avoir), définitif, mais un moment essentiellement éphémère où 
des pôles apparemment contradictoires se coordonnent.  

La fluidité du sang, l’éther du feu et le sublime de l’Amour Agapê 
(et non seulement Eros), se conjuguent. Il s’agit donc d’un état-
action de plénitude éphémère qui peut ou non se renouveler sous 
une autre forme, en une autre manifestation. La pleine conscience 
de ce qui nous entoure et de ce qui est en nous peut alors devenir 
un état, sinon permanent (nous ne sommes pas, hélas, des 
boddhisatvas !), mais du moins de plus en plus fréquent. 

Ainsi, les Quatre Nobles Vérités du Bouddha (constat de la 
souffrance, recherche de sa cause, conscience qu’elle peut être 
dépassée, voie à suivre pour le permettre) résument le travail à 
accomplir pour un plus grand bien-être au sens plein du terme. 
C’est un travail thérapeutique car, en fait, si l’on pouvait admettre 
la notion de « péché originel », il s’agirait des maladies psycho-
affectives qui nous freinent dans notre évolution et nous donnent 
l’illusion d’exister grâce à la souffrance même : on n’en sort plus…

Initiation_4_21012.indd   239 11/12/12   13:54



2 4 0

L’homme en son alchimie spirituelle

J’aimerais citer à nouveau Le Kybalion : « L’Esprit, de même 
que les métaux et les éléments, peut passer d’un état à un état 
différent, d’un degré à un autre, d’une condition à une autre, 
d’un pôle à un autre pôle, d’une vibration à une autre vibration. 
La Vraie Transmutation Hermétique est un Art Mental ». Il est 
bien entendu que « mental » ici n’est pas « intellectuel ». L’Esprit 
n’a, en effet, rien à voir avec l’intellectualisation ; il dépasse notre 
entendement car il est bien au-delà de la matière. Cela ne nous 
empêche pas de l’appréhender, de le ressentir et d’aspirer ainsi 
à un dépassement de nous-mêmes, sachant que nous sommes 
perfectibles et que nous travaillons Matière et Esprit afin de 
nous réaliser. Les Francs Maçons prônent la vertu du travail et le 
polissage de la pierre : ce n’est évidemment pas dans le sens littéral 
du terme, mais dans celui du travail incessant que chaque être 
doit faire, de sa naissance à sa mort physique, pour s’améliorer et 
approcher la Connaissance. Nous nous créons sans cesse : notre 
purification intérieure ne se fait pas de façon tranquille, régulière, 
mais de manière souvent confuse, avec des régressions, des luttes, 
des erreurs, des désespérances… Nous sommes impermanents et 
existons dans l’impermanence.

La Quête, devenue mystique expérimentale, tension souple vers 
l’Absolu et la si lointaine Illumination, dans un dépassement de la 
mortalité apparente qui nous conduit aux portes de la nuit, celles 
de l’Éternel Retour, implique de choisir de mourir au moi illusoire 
des passions. Ce choix est défini par la Conscience et la Sagesse, 
une forme d’hyper-lucidité (je pense, là encore, à l’enseignement 
de Krishnamurti). Cette sagesse n’est pas une morale non plus 
qu’une philosophie, qui demeureraient dans le seul domaine de 
l’intellect, mais un état ontologique (l’ontologie étant, en méta-
physique, l’étude des êtres en eux-mêmes, indépendamment de 
leurs attributs singuliers et de leur apparence) à réajuster constam-
ment, à affiner, à parfaire, qui est du domaine de la Connaissance.

La Sagesse n’est donc pas un état constant de plénitude parfaite 
et de passivité un peu blasée ; c’est un état actif conscient, en 
une vision réaliste et libératrice du monde ; c’est une synthèse qui 
se réalise en fonction de soi et de ses propres contraires ; c’est 

Initiation_4_21012.indd   240 11/12/12   13:54



2 4 1

L’homme en son alchimie spirituelle

la finalité d’être à son axe et de fluctuer en fonction de cet axe 
solide, invulnérable : les plateaux de la balance sont mobiles mais 
le fléau est immuable. De la même manière, le corps se meut 
autour de l’axe central qu’est la colonne vertébrale. L’équilibre est 
la dialectique entre tous les éléments contraires qui constituent 
notre être. C’est en fonction de soi, de sa propre identité, que 
se réalise l’épanouissement en tant qu’individu et en tant qu’être 
social.

Exister selon ce que l’on est et selon ce que sont les autres, c’est 
conjuguer les joies de l’esprit et celles du corps, vivre intensément 
et savoir vivre abandonné, aimer et être aimé, se connaître sans 
concessions pour mieux se trouver et s’accepter tel que l’on est 
et non selon un idéal du moi complètement virtuel. Cette liberté 
d’être permet l’accord de soi à soi, de soi au monde et l’on peut 
transformer l’orgueil en simplicité, l’enfermement névrotique 
en ouverture et en liberté intérieure, la lâcheté en courage. La 
recherche de cet équilibre en nous est un itinéraire qui se poursuit 
la vie durant, permettant d’être davantage « heureux », sage, 
calme sans être éteint, libre sans être non concerné. La condition 
essentielle  est d’échapper aux trois poisons que sont l’attraction, 
la répulsion et l’indifférence.

Nous avons à nous situer entre Yin et Yang, forces centrifuges et 
centripètes, selon ce qui est bien pour soi, et que l’on apprend 
à mieux appréhender avec les années qui passent et le Temps 
qui acquiert une plus grande dimension. La vie prend alors tout 
son sens et l’on apprécie de « vieillir ». L’alchimie, c’est le sens 
de la vie même, la transformation de nos indigences en richesses, 
sachant que celles-ci ne nous appartiennent pourtant pas… 
Nous allons de découvertes en découvertes et, si l’Œuvre est bien 
accompli, on parvient à un déconditionnement progressif et au 
dépassement de tout dogme. À tout instant, l’on doit choisir en 
confiance et lucidité, sans parasitage de nos projections. Nous 
pouvons à ce moment là transcender les notions de comparaison, 
de compétition, d’identification, les faux semblant, les préjugés, 
les idéologies, les rapports de force tant vis à vis de soi-même que 
des autres.

Initiation_4_21012.indd   241 11/12/12   13:54



2 4 2

L’homme en son alchimie spirituelle

La Quête est la vie même : chacun s’efforce de trouver un accord 
entre les temps de labeur et ceux de repos, entre la lumière et les 
ténèbres, le bruit et le silence, l’Esprit et la Matière (il n’est que de 
relire le très beau texte de L’Ecclésiaste pour s’en convaincre). Le 
kaléidoscope de sa vie sera d’autant plus riche que l’on y aura mis 
davantage d’éléments : tout dépend de ce à quoi l’on aspire et 
de ce que l’on parvient à être. Se libérer, c’est devenir disponible 
sans se faire vampiriser, c’est transformer le plomb lourd en or 
lumineux, l’angoisse existentielle en vision confiante de la réalité.

La conjugaison des forces qui nous constituent et qui constituent 
nos sociétés s’établit sur un mode personnel qui varie selon les 
individualités. Nous vivons selon notre monde intérieur infiniment 
solitaire et selon le monde environnant constitué par toutes les 
autres solitudes : à chacun d’y trouver sa place à la jonction de la 
vie individuelle et de la vie sociale. 

Savoir donner et savoir recevoir sont des comportements essentiels 
si l’on veut que l’ensemble des équilibres atteints – le monde 
est une vastitude écologique – constitue une trame solide dans 
laquelle on puisse s’épanouir aussi bien dans les joies que dans 
les souffrances, sur les chemins aisés comme face aux obstacles : 
être du monde sans être dans le monde permet d’atteindre l’état 
de bienveillance et de compassion pour tous les êtres, mais sans 
volonté délibérée de donner ni d’attendre. Cela se fait, c’est tout…

CONCLUSION

Le travail initiatique se déroule selon les lois alchimiques : 

- �du Rebis, Matière des Sages, dans la première opération de 
l’Œuvre et qui est constitué par les éléments mâle et femelle, les 
deux aspects différenciés du Même ; 

- �de l’Elixir ou esprit animé, dans la seconde opération de l’Œuvre ;

- �de la Teinture, dans la troisième opération de l’Œuvre, rendant 
parfaites les choses imparfaites.

Initiation_4_21012.indd   242 11/12/12   13:54



2 4 3

L’homme en son alchimie spirituelle

Psychologiquement et spirituellement parlant, cela demande :

- �une analyse de soi pour chercher une conscientisation toujours 
plus ample ;

- �la découverte de l’inconscient et de ses différents plans de pro-
fondeur ;

- �l’utilisation de cette découverte afin de comprendre – par intui-
tion et non par intellectualisation – nos rapports aux autres et 
à soi-même. Cela se réalise à travers de multiples épreuves et 
nombre de combats ;

- �l’aide d’un « accompagnateur » (maître, contrôleur, sage, guide, 
thérapeute…) afin de suivre la bonne voie : la sienne ! et non 
celle qui serait dictée de l’extérieur.

Le « psychique » est un bon outil dynamique au service de la 
matière, du conscient, du spirituel. C’est une force vitale servant 
de lien depuis notre conception jusqu’à notre mort, voire de nos 
conceptions jusqu’à nos morts.

La loi de cohésion rythme notre vie et l’on peut l’associer à celle de 
cause à effet car il s’agit de :

- �la cohésion, principe de l’attraction moléculaire ;

- �l’affinité chimique, principe de l’attraction atomique ;

- �la gravitation, principe de l’attraction universelle.

Nous vivons selon les quatre éléments de la façon suivante :

- �Le corps est associé à la Terre des excréments, à la glaise brute ;

- �Le cœur est associé à l’Eau des larmes, de la sueur, du sang ;

- �L’âme est associée à l’Air des rêves, des fantasmes, du souffle ;

- �L’Esprit est associé au Feu des fièvres, de la sexualité, de l’émotion.

Initiation_4_21012.indd   243 11/12/12   13:54



2 4 4

L’homme en son alchimie spirituelle

Le Verbe est Substance et Structure de l’Univers. Il régit tous les 
principes dits hermétiques que nous avons évoqués dans cette pré-
sentation et que Le Kybalion résume ainsi :

1. Principe de Mentalisme

2. Principe de Correspondance

3. Principe de Vibration

4. Principe de Polarité

5. Principe de Rythme

6. Principe de Cause à Effet

7. Principe de Genre

J’aimerais rappeler, pour mémoire, les grandes lois théosophiques 
pour montrer combien elles représentent le lien entre l’Occident 
et l’Orient et sont adaptées à notre propos. Ce sont :

- �Le Principe divin est l’Intelligence/Sagesse ;

- �La Vie évolue et tend vers l’Harmonie ;

- �L’Univers est matière et Esprit ;

- �La Connaissance s’appuie sur le savoir et la démarche spirituelle ;

- �Le but est de connaître les grandes lois de la Nature ;

- �L’interaction entre les différents niveaux de conscience spirituelle 
est le sens de la vie ;

- �Le Soi est lié à tous les autres êtres vivants ;

- �Forces du bien et forces du mal agissent dans l’invisible, à l’exté-
rieur comme à l’intérieur de nous ;

- �La loi du Karma nous régit. 

Les alchimistes ont mis en évidence que la matière était 
indifférenciée, indéterminée, commune à tout l’Univers : c’est 
seulement la forme qui apparaît individualisée. Cependant, 

Initiation_4_21012.indd   244 11/12/12   13:54



2 4 5

L’homme en son alchimie spirituelle

le sens de notre humanité nous rend capables d’effectuer des 
modifications de structures moléculaires à l’intérieur de nous, tant 
sur le plan physique que sur le plan psychique et spirituel, et, à 
de rares exceptions près, dans le cas d’êtres exceptionnels, cette  
« procédure » est imparable, incontournable. Dans l’Œuvre au Noir, 
nous partons du chaos initial pour passer par la décomposition 
des éléments (solution, séparation, division, putréfaction), puis 
nous établissons l’union des contraires, nous procédons à la 
réunification de nous-mêmes, précédant une mort symbolique, 
la dissolution et l’illumination. L’Œuvre au Blanc est l’étape de la 
purification et l’Œuvre au Rouge celle de l’élévation. Tout étant 
fait pour nous réconcilier avec nous-mêmes et chasser l’ignorance 
dans laquelle nous errons, dupes de nos illusions.

La réalisation, c’est trouver un juste milieu entre le Mercure, 
principe féminin, et le Soufre, principe masculin, pour devenir 
l’Androgyne, la Pierre philosophale qui se trouve en chacun de 
nous, sachant qu’apprendre n’est pas comprendre et que savoir 
n’est pas connaître. Nous sommes le Sel en quête de perfection. 
L’Éveil est au-delà de l’idée même de perfection : il est le lieu du 
Sublime et de la Transcendance, le mal étant le bien non encore 
transformé car le Mercure est la « substance transformante », la 
matière où s’inscrit l’Esprit en sommeil.

Que l’on adopte un rythme « primitif », harmonique ou 
dodécaphonique, toutes les formes de recherche de beauté dans 
l’œuvre musicale qu’est la vie, sont, a priori, valables selon ce que 
l’on veut vivre et selon ce que l’on recherche. Que l’on choisisse 
de vivre comme Narcisse ou comme Goldmund, les deux héros de 
Herman Hesse (deux jeunes amis prennent des voies différentes :  
l’un choisit la voie sèche, l’ascétisme ; l’autre s’aventure dans la 
voie humide d’une vie désordonnée. Se retrouvant des années plus 
tard, ils constatent qu’ils en sont arrivés à des stades équivalents), 
l’équilibre sera certainement, à des degrés divers pour chacun, 
dans l’unification interne de nos dualités, la transformation de 
nos désirs contraires (« je voudrais mais le ne veux pas »), de nos 
conflits personnels et sociaux, l’établissement de distances et de 
rapprochements de soi à soi, de soi aux autres et de soi à l’Esprit.

Initiation_4_21012.indd   245 11/12/12   13:54



2 4 6

L’homme en son alchimie spirituelle

ÊTRE AU MOMENT JUSTE, AU JUSTE ENDROIT, c’est être au droit, 
au fil à plomb de sa vie. Et alors, mais alors seulement, nous 
pouvons appliquer la maxime de l’Abbaye de Télesme : « Aime et 
fais ce que vouldras ».

Terminer sur quelques citations permet de remettre ce travail 
à sa juste place, perdue au milieu de multiples recherches 
sur l’Homme. Patrick Lebail a dit : « C’est dans la douleur et la 
désespérance qu’éclate souvent la libération », d’où l’utilité des 
crises – comme le précise Christiane Singer – car elles permettent 
à nos défenses de tomber plus vite. Il dit aussi : « Enseigner le 
Soi, c’est faire désapprendre » : désapprendre nos certitudes 
rassurantes, nos a priori, nos résistances confortables mais en fait 
très insatisfaisantes, nos mensonges en toute bonne foi, notre 
orgueil qui cache nos peurs, nos visages aux  masques durcis à 
force de ne pas s’être démaquillés, nos rires cyniques pour ne pas 
admettre notre insuffisance, nos culpabilités obscurcissant nos 
agressivités retenues. Et Jean Sulivan de prononcer ces superbes 
paroles dont tout travail sur soi doit s’inspirer : « À chacun de 
transformer les blessures en points d’insertion pour des ailes ».

Initiation_4_21012.indd   246 11/12/12   13:54



2 4 7

Les clés de l’Orient

Les clés de l’Orient

Dans le numéro 3 de 2011 de la revue,  
nous avons publié le premier chapitre  

de cet œuvre magistrale que Saint-Yves d’Alveydre  
consacra aux « Mystères de la naissance » 1.

Le deuxième chapitre de «Clefs de l’Orient» traite des Sexes et de 
l’Amour. En 1877, voilà un intertitre qui n’a pas dû passer inaperçu 
si l’on sait les tabous qui tournaient alors autour de toute évo-
cation de sexes, en une société pudibonde, frileuse et hypocrite. 
Mais là, dans les hauteurs où se plaçait Saint-Yves, nulle malheu-
reuse équivoque ne saurait être entretenue car nous sommes dans 
un contexte religieux, à entendre bien entendu dans le sens que 
nous lui donnons habituellement dans nos milieux ésotériques. 
Qui d’ailleurs est tout bonnement le sens étymologique. 

D’entrée de jeu, Saint-Yves met à l’aise ses lecteurs quand il écrit :

« La question religieuse des Sexes et de l’Amour est réservée dans 
le Christianisme, celle des Sexes dans les Mystères du Père, celle de 
l’Amour dans les Mystères du Saint-Esprit. » 

Et il s’empresse d’ajouter :

« Dans la primitive Église, ces Mystères étaient l’objet d’une ins-
truction supérieure, d’une véritable Initiation. » 

De fait, il faut avouer que ce chapitre et les idées que Saint-Yves 
d’Alveydre y développe paraissent quelque peu gênantes. Très 
vite, on se trouve confronté à des notions philosophiques assez 
rétrogrades en cela que notre auteur, conforme à certains schémas 
vulgarisés par les Églises issues du monothéisme primitivement 
introduit par Moïse et par la Genèse, semble reconnaître la 
suprématie de l’homme sur la femme. 

Par Yves-Fred Boisset

1 �Extrait de mon essai : Saint-Yves d’Alveydre, une philosophie secrète, éd. Dualpha, 2005. Les 
commentaires sont de ma modeste plume.

Initiation_4_21012.indd   247 11/12/12   13:54



2 4 8

Les mystères du mariage et de l’amour

Or, ne le voilà-t-il pas pris en flagrant délit de contradiction quand 
on se souvient du culte qu’il portait à l’encontre de son épouse, 
Marie-Victoire de Keller ? Si l’on en croit les termes dans lesquels 
il parlait de celle-ci, on pourrait en déduire qu’il la considérait 
comme sa maîtresse, dans l’acception véritable et ancienne de 
ce mot qui, avant de sombrer dans le quotidien des vaudevilles 2, 
exprimait toutes les qualités spirituelles de la femme et valorisait 
toute l’influence bénéfique qu’elle avait sur l’homme. 

Pour l’heure, assimilée à la nature naturée, aux éléments passifs et 
plastiques de l’univers, 

« la femme, écrit Saint-Yves, est à l’homme, dans l’État social, ce 
que la nature est à Dieu, ce qu’une faculté est à un principe dans 
n’importe quel point de la hiérarchie des activités, ce que la durée 
est au temps, l’étendue à l’espace, la forme à l’esprit, la clarté au 
jour, la chaleur au feu, la terre au ciel. »,

propos qui ne sont pas dénués d’une misogynie apparente et qui, 
de ce fait, sont de nature à choquer nos esprits modernes. 

Mais Saint-Yves d’Alveydre enchaîne aussitôt :

« Mais pour que la réciproque soit vraie, il faut que l’homme soit 
pour la femme le représentant réel de Dieu, la figure vraie de son 
image. Sans la Religion, sans l’Initiation, cette condition ne peut 
être remplie ; et le lien, la force qui unit Dieu et la Nature ne trou-
vant pas dans l’homme de support intellectuel et moral suffisant, 
laisse le mariage et les foyers, les unions et les générations, aban-
donnés au hasard, à l’inconscience, à l’ignorance et à la faiblesse 
ontologique qui en résulte. » 

La pensée primitivement abrupte exposée dans ce chapitre évolue 
à présent vers une complémentarité des sexes. 

2 �Dans le théâtre français, maîtresse n’a pas le même sens chez les auteurs classiques, tel 
Molière, par exemple, que chez des auteurs modernes comme Feydeau ou Sacha Guitry.

Initiation_4_21012.indd   248 11/12/12   13:54



2 4 9

Les mystères du mariage et de l’amour

La pensée alveydrienne évolue tout au long de ce chapitre. Parti 
de la hiérarchisation des sexes, le féminin étant, de facto et de 
façon arbitraire, inférieur au masculin, on remarque, au fil des 
pages, une avancée vers des raisonnements plus nuancés. 

Saint-Yves observe avec infiniment de sagesse que :

« dans certains pays d’Europe et ailleurs, la question féminine, 
agitée au point de vue civil et même politique, donne lieu à des 
confusions qui peuvent devenir aussi préjudiciables à la paix des 
Foyers, au repos de la Cité, qu’au bonheur réel des femmes.

« La Cité et l’État, les choses civiles et politiques, sont le triste 
apanage de l’Homme, et il ne se le verrait momentanément 
disputer que pour le ressaisir tôt ou tard, en accablant du poids de 
ses droits le Sexe mal inspiré qui en aurait revendiqué le fardeau.»

Notons, pour mémoire, que c’est, douze ans plus tôt, en 1865, 
qu’était né en Angleterre le Mouvement des Suffragettes 
dont les militantes revendiquaient le droit de vote, ce qui, à 
l’époque, n’allait pas de soi. Saint-Yves d’Alveydre y voyait-il une 
contradiction avec la mission spirituelle de la femme ? 

De nos jours, le problème ne se pose plus. Mais il n’est quand 
même pas interdit de penser que les femmes qui accèdent à 
des responsabilités civiles et politiques (ou simplement à des 
responsabilités sociales) devraient se garder de caricaturer les 
hommes en imitant leurs manières intransigeantes et en épousant 
leurs solutions bien trop souvent empreintes de cette inhumanité 
qui caractérise les rapports sociaux. En un mot, on ne leur demande 
pas de reproduire et de perpétuer les imbécillités et les impostures 
dont les hommes se sont rendu coupables depuis qu’ils ont le 
pouvoir, mais on attend d’elles autre chose, quelque chose de plus 
humain, quelque chose de plus spirituel aussi. La femme n’est pas 
l’univers de l’homme, comme le disait le poète Louis Aragon, mais 
« l’avenir du monde », ce qui n’est pas la même chose.

L’hommage que Saint-Yves d’Alveydre rend à la femme dépasse 
pourtant tout ce que certains démagogues ont pu dire jusque là. 

Initiation_4_21012.indd   249 11/12/12   13:54



2 5 0

Les mystères du mariage et de l’amour

Lisez plutôt :

« Dans le Foyer, dans la Famille, dans la Civilisation, dans l’Économie 
organique de la Vie, la femme, comme Hevâh dans le nom du 
Père, comme la Nature dans la Constitution de l’Univers, n’est pas 
la moitié, mais les trois quarts du Principe masculin. » 

On pourrait par jeu rapprocher cette interprétation de la pensée 
alveydrienne de cette remarque du biologiste français Jean 
Rostand (1894-1977) 3 qui écrivit un jour en substance que s’il est 
vrai que, dans l’embryogenèse, le père et la mère prenaient une 
part à priori égale, il n’en demeure pas moins que l’apport de la 
mère est en vérité plus important du fait des relations privilégiées 
que, durant toute la gestation, elle entretient avec le fœtus.

« Génératrice et conservatrice de la vie, écrit Saint-Yves, des 
arts, de la civilisation, gardienne des générations, investie par la 
Nature de l’autorité de substance, c’est dans cet ordre qu’elle peut 
souhaiter, pour son bonheur, pour celui de l’homme et de l’État 
social tout entier, de rentrer religieusement, par l’Initiation, dans 
tous ses droits, d’accomplir tous les devoirs que comportent ses 
Facultés.» 

Saint-Yves conclut ce chapitre sur ces considérations marquées du 
sceau de la plus pure spiritualité, loin des tabous de la cité et des 
jugements élémentaires des individus ordinaires. Il n’ignore pas 
que « tout homme a en lui une femme qui est son ange gardien, 
sa protectrice, son âme sœur véritable, la voix de sa conscience, le 
lien qui l’unit à la fois à la terre et au ciel ».

Juliette est dans Juliette, aussi dans Roméo !

3 �Fils d’Edmond Rostand, écrivain français (auteur de célèbres pièces de théâtre en vers « 
Cyrano de Bergerac », « Chantecler », « L’Aiglon »), Jean Rostand consacra sa vie à la 
parthénogenèse expérimentale, toutes ses publications scientifiques étant empreintes d’un 
humanisme que l’on ne rencontre pas toujours dans les publications de ce genre.

Initiation_4_21012.indd   250 11/12/12   13:54



2 5 1

Les mystères du mariage et de l’amour

De même que Saint-Yves d’Alveydre fut l’adepte d’un christianisme 
éclairé, il fut celui d’un féminisme tout autant éclairé qui s’élève 
bien au-dessus des revendications matérielles qui ne sont certes 
pas négligeables mais ne constituent pas l’essence des relations 
entre sexes pour l’accomplissement de la Loi d’Amour. Nous voilà 
bien loin de ces interminables discussions sur l’égalité des sexes 
qui ne ressortissent qu’à un faux débat dont la seule résultante est 
d’occulter le vrai débat qui concerne les droits de l’homme, étant 
bien entendu que ceux-ci incluent ceux des femmes. Chacun peut 
observer que c’est dans les pays où sont bafoués en permanence 
les droits de l’homme que les femmes sont le plus maltraitées.

La sexualité et l’amour, en dehors des plaisirs éphémères qu’ils 
procurent et des liens merveilleux qu’ils sont aussi capables de tisser, 
concourent en leur finalité à la ré-union dans l’Unité primordiale 
et finale de ces deux côtés d’une même entité que sont l’homme 
et la femme. Il y a fort à parier que, pour des raisons qu’il serait 
trop long d’examiner dans le cadre de cette étude, cette Unité 
primordiale et finale soit, sinon de nature, du moins d’essence 
féminine. La femme est dans l’homme, ce que l’humoriste a 
traduit par cette formule lapidaire : l’homme est une femme qui a 
mal tournée. On n’écoute jamais assez les humoristes...

Le troisième volet de ce triptyque (Les mystères de la mort) fera 
l’objet d’une prochaine publication. 

Initiation_4_21012.indd   251 11/12/12   13:54



2 5 2

Par Jean-Albert Clergue

Pratique de l’aïkido dans un dojo contemporain.

La tranquille assurance d’une jeune femme, profondément enracinée  
et bousculant son partenaire à l’aide d’une énergie puisée on ne sait où…

Retour à des traditions d’arts martiaux indispensables 
au chevalier pour intégrer corps, âme et esprit.

Partout et de tout temps, la maîtrise corporelle et psychique  
a préludé à la formation chevaleresque.

Sans elle, l’être ne peut se sentir enraciné  
dans un univers naturel dont il explorera les divers aspects, 

en tentant de manifester ses subtilités à travers 
d’autres arts traditionnels très raffinés.

C’est cette essence que la chevalerie occidentale a oublié  
et qu’elle se doit de retrouver pour mieux renaître.

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   252 11/12/12   13:54



2 5 3

UNE CHEVALERIE ACTUELLE ET NON DEISTE ?

En Occident, l’appellation « chevalerie » est tellement liée à la notion 
de christianisme que, de l’envisager comme « non déiste », 
devient de l’ordre du pire contradictoire, de l’oxymore.

Or, dans les articles précédents, il a été exploré  
quelques formes universelles d’un esprit de chevalerie.
 On a pu constater que celui-ci est souvent indépendant  

d’un engagement spirituel de nature religieuse. 
Engluée dans ses contradictions, la Franc-maçonnerie pourrait-elle  
dégager une forme chevaleresque, contemporaine et en plein accord  

avec ses fondements universels, joints aux perceptions de notre temps ?

REACTIONS ET APPORTS.

Telle que l’a acceptée la rédaction de la revue « L’Initiation », la 
forme de cette série d’articles a l’avantage de laisser s’écouler un 
trimestre entre deux parutions. D’où des opportunités d’échanges, 
des ouvertures possibles, des apports, des précisions, des corrections 
éventuelles. La dernière livraison n’en fut pas exempte, compte 
tenu des deux sujets abordés. 

La poursuite d’une incursion en « chevalerie » africaine ne pouvait 
qu’appeler à son élargissement. Un aperçu autour des Chasseurs 
du Mandé et de leur Charte n’avait d’autre but que d’attirer 
l’attention sur un très vaste continent dont l’histoire antécoloniale 
est pratiquement inconnue du public. Poursuivant le dialogue avec 
notre ami Gérard Galtier, nous sommes convenus qu’il faudrait un 
peu plus explorer du côté des traditions des Peuls du Niger où un 
concept chevaleresque serait intéressant à déceler. De même, à 
travers ces hommes du feu que sont les forgerons et leurs castes 
particulières. Mircéa Eliade les avaient perçus comme alchimistes, 
cultivaient-ils également des vertus chevaleresques ?

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   253 11/12/12   13:54



2 5 4

Sur le deuxième sujet, relatif à quelques aspects et interpréta-
tions des multiples grades de chevaliers dans la Franc-maçonnerie, 
il était évident que les échanges ultérieurs ne pouvaient être que 
vifs et animés. Un consensus se dégageait néanmoins pour recon-
naître le fondement chrétien des Hauts Grades. Fondement dans 
un sens peut-être plus culturel, d’acceptation de la teneur humaine 
du Message, que de véritable conviction dans une foi ancrée au 
cœur des récipiendaires. Comment alors distinguer entre « chré-
tien » et « chrétien », le même terme désignant aussi bien les seuls 
aspects historique, culturel et philosophique, que la plénitude 
d’une espérance personnelle en la divinité révélée ? Et ce n’est pas 
d’aujourd’hui qu’une telle ambigüité sémantique se présente. Elle 
est permanente, sauf parfois à utiliser le vocable de « christique », 
mais tant exécré comme aveu d’indécision spirituelle, voire marque 
d’hypocrisie individuelle. Il reste aussi la possibilité de nuancer 
entre les enseignements d’un Jésus humain et le Message du Christ 
fait Homme. Position bien subtile et susceptible d’ouvrir à de fort 
nombreux débats. Mais ceux-ci sont-ils tentés alors qu’une chape 
de conformisme, élargi au sens de confort intellectuel, semble  
prolonger un silence plutôt consensuel ? Et, dans un tel cas, une 
authentique chevalerie maçonnique, de pleine acceptation de cœur 
et d’esprit, resterait-elle être encore envisageable, hors de son 
contexte fondateur dans une totale essence chrétienne ?

Pour des chevaliers-maçons de pleine conscience et désirant sortir 
des ornières actuelles, il faut bien reconnaître l’immensité de la 
tâche qui leur incomberait, avant de proposer et d’établir les bases 
d’une telle forme de « refondation », non religieuse et non déiste. 
Mais, en notre temps de modernité des communications, d’autres 
voies peuvent être mises en évidence.

Il ne s’agit nullement de s’abstraire d’une possibilité d’adhésion 
maçonnique, restant essentielle pour parachever tout « honnête 
homme » de notre temps, ni de s’en soustraire. Il sera plutôt évo-
qué un regard personnel différent sur des modalités de progression 
et les complémentarités que l’on peut en rechercher ailleurs, dans 
d’autres voies, dans d’autres lieux ou dans d’autres temps tout aussi 
initiatiques.

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   254 11/12/12   13:54



2 5 5

Esprit universel de chevalerie et éthique naturelle.

Les présentes tentatives de discerner diverses constantes, sur les-
quelles se fonderaient d’autres chevaleries qu’occidentales et chré-
tiennes, rejoignent incidemment les préoccupations d’une Commis-
sion théologique internationale formée sous l’égide des autorités 
vaticanes et un temps dirigée par le cardinal Ratzinger, présent 
pape Benoît XVI. Il se trouve qu’un de ses thèmes de réflexion fut : 
A la recherche d’une éthique universelle, nouveau regard sur la loi 
naturelle (publication Cerf, Documents des églises Paris 2009).

La Librairie la Procure salua ainsi cet ouvrage : « L’éthique peut-elle 
proposer une base commune, universelle, issue de la loi naturelle ?  
La Commission théologique internationale livre une réflexion 
importante sur le sujet, et repense le lien entre Révélation et loi 
naturelle. »

De son côté, l’éditeur propose, au futur lecteur, cette 4e de cou-
verture : « La loi naturelle est la norme de l’éthique que tous les 
hommes peuvent découvrir en eux, au cœur irréductible de la per-
sonne humaine, que nous appelons sa nature. Ce n’est donc pas seu-
lement la constatation empirique de la convergence des éthiques 
qui peut motiver l’agir humain, mais la conscience que l’éthique a 
un fondement dans l’humanité même de l’homme, et qu’elle crée 
par là des droits et des devoirs à tous les hommes.

Puisque nous prétendons que cette loi existe dans l’humanité de 
l’homme, elle n’est pas à inventer, mais à découvrir, à déceler dans 
les différentes cultures humaines qui l’expriment chacune d’une 
manière singulière. Notre travail tente de discerner dans les grandes 
traditions philosophiques et religieuses de l’humanité le surgisse-
ment de cet universel humain...».

Or les dialogues œcuméniques des cinquante dernières années ont 
souvent tourné court, par la prétention d’une de leurs composantes 
de détenir la vérité révélée, à tous les hommes et une fois pour 
toute. Il y a dans l’ouvrage cité un aveu d’humilité et de volonté 
de repartir sur des bases plus générales. La notion de « loi natu-
relle » pourrait s’avérer mieux fédératrice par la recherche d’une 
sorte d’inné d’une éthique universelle. Ce qu’un « Coup de cœur de 
libraire » résume de façon magistrale :

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   255 11/12/12   13:54



2 5 6

« Tous les êtres humains peuvent-ils se mettre d’accord pour fonder, 
en raison, les principes universels d’un «agir juste», tant dans leur vie 
personnelle que dans l’organisation des rapports sociaux ? Devant 
la diversité irréductible des civilisations, peut-on aller au-delà de 
convergences minimales et de compromis précaires ? Dans une 
approche très structurée, la CTI montre puissamment que l’éthique 
a son fondement irréductible dans l’humanité même de l’homme 
en revivifiant la notion de «loi naturelle», loin des caricatures qui 
la disqualifiaient naguère. En exposant la position catholique, elle 
appelle les autres traditions à proposer leur propre démarche vers 
une éthique universelle. »

A la lecture de l’ouvrage, il est souvent plaisant de devoir constater 
que cette très respectable commission rejoint, dans sa recherche d’élé-
ments de la « loi naturelle », un certain nombre des fondements cheva-
leresques universels. Ceux-ci sont issus de notions d’une loi naturelle :  
respect de la vie, patience devant ses épreuves, compassion pour les 
faibles, dévouement au bien commun. Par ailleurs, la réprobation du 
meurtre, vol, mensonge, colère, convoitise, avarice, etc., considérés 
comme atteintes à la dignité de la personne humaine. A noter, une in-
vite aux chrétiens et aux thuriféraires de la consommation débridée :  
« une modération dans l’usage des biens matériels… » (p.61).

Tout ces préceptes formeraient de la bonne chevalerie universelle, 
si cette Commission théologique ne se voyait dans l’obligation de 
rappeler que : « Toute créature perçoit la loi éternelle, c’est-à-dire le 
plan de Dieu sur la création, et elle participe à la providence de Dieu 
(…) en se dirigeant soi-même et en dirigeant les autres. » (p.67).  
Ce que renforce un discours de Benoît XVI : « La loi naturelle inscrite 
par Dieu dans la conscience humaine, est un dénominateur commun 
à tous les hommes et à tous les peuples… Les droits de l’homme 
sont fondés en Dieu créateur qui a donné à chacun l’intelligence et 
la liberté. » » (p.147). 

A partir de cet acte de foi de nature créationniste, il paraîtrait 
donc inconcevable que, selon une vision évolutionniste, la montée 
progressive d’un état de conscience, chez les animaux comme chez 
les prémices d’humains, puisse générer les notions de bien et de 
mal, pourtant naturellement acquises entre la douceur de la caresse 
et les affres des tortures. Un tel créationnisme réducteur renvoie  

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   256 11/12/12   13:54



2 5 7

la chevalerie occidentale entre les œillères de sa seule forme 
chrétienne, voire maçonnique. Confirmée par la conclusion du 
commentaire attaché au texte : « … La loi naturelle ne trouve sa vraie 
mesure qu’intégrée dans la Loi nouvelle de Jésus-Christ. » (p. 166).  
Ce qui en soi est parfaitement acceptable, mais ne saurait convenir à 
des explorateurs de lois naturelles découvertes et transmises à travers 
des codes chevaleresques universels, non chrétiens et détachés de 
tout à priori religieux ou dogmatique.

En outre, il est une nouvelle fois constaté le manichéisme d’une 
commission ecclésiale catholique ne s’attachant à l’éthique qu’à 
travers son seul aspect d’âme ou de conscience. A aucun moment il 
n’est envisagé une éthique corporelle, pourtant premier stade de la 
découverte des lois de nature à travers le physique et son immersion 
dans un cadre, que l’on qualifierait aujourd’hui d’écologique, qu’il 
lui faut apprivoiser et épouser. Ces perceptions étaient pourtant à 
la base de la formation, dès l’adolescence, de toutes les traditions 
chevaleresques extra-européennes. 

êTRE DE NOTRE TEMPS

Pour ceux qui ont vu leurs cheveux blanchirent et même pour 
des plus jeunes, les cinquante dernières années n’ont été qu’une 
avalanche de découvertes dans tous les domaines. De l’atome à 
l’espace, d’une possible explosion originelle à la genèse de la vie, de 
la paléontologie aux explorations neurologiques, les scientifiques et 
autres chercheurs nous ont gâtés d’images somptueuses présentant 
leurs avancées et les projections que l’on pourrait en attendre. En 
particulier en matière d’évolutionnisme.

Les balbutiements de Darwin sont désormais très largement 
confirmés. Pourtant le concile de la Contre-Réforme, tenu à Trente en 
1545-63, avait voulu figer le texte biblique dans la Genèse, le péché 
originel et la Chute. Il s’ensuivit l’ancrage du ridicule anti-galiléisme 
de 1633. Depuis, l’Eglise romaine a battu retraite en bon ordre, 
réhabilitant Galilée en 1992 et, dans la foulée, Jean-Paul II affirmant 
« de nouvelles connaissances conduisent à reconnaître dans la 
théorie de l’évolution plus qu’une hypothèse » 1, mais néanmoins, 

1 �Intervention du pape Jean-Paul II, le 22/10/1996 devant l’Académie pontificale des Sciences.

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   257 11/12/12   13:54



2 5 8

l’Homme ne saurait être « le produit accidentel et dépourvu de sens 
de l’évolution ». Dans tous les cas « l’âme spirituelle, créée par Dieu, 
ne procède pas par évolution. ». Dans la même allocution citée, le 
pape Jean-Paul II confirme « Pie XII avait souligné ce point essentiel :  
si le corps humain tient son origine de la matière vivante qui lui 
préexiste, l’âme spirituelle est immédiatement créée par Dieu 
(Enc. Humani generis, p. 575). En conséquence, les théories de 
l’évolution qui, en fonction des philosophies qui les inspirent, 
considèrent l’esprit comme émergeant des forces de la matière 
vivante ou comme un simple épiphénomène de cette matière, sont 
incompatibles avec la vérité de l’homme.».

Il y aurait donc création « immédiate » de l’âme sur la matière 
vivante qu’est le corps de l’homme. Sans vouloir être impertinent, 
au sein de notre arbre aux singes, à quel stade Dieu eut-il la bonne 
idée de venir greffer une « âme spirituelle », dans le corps d’un 
hominidé encore en cours de redressement ?

Naissance de la conscience humaine.

A la réflexion, quel est le distinguo entre l’âme et la conscience ?

L’Eglise ayant été déboutée de ses prétentions au créationnisme 
physique, elle tente désormais d’établir une notion d’insertion de 
l’âme dans un corps vivant. Ceci est habile car ne pourra jamais 
être démontré ou infirmé, les résidus d’âme étant peu sensibles au 
carbone-14. Mais Yves Coppens et ses collègues pourraient aussi se 
demander à quel degré d’évolution des divers rameaux humains, 
une âme viendrait-elle se surajouter ? Ou alors, tout élément vivant, 
humain, animal ou végétal, est-il doté d’une âme et nous passerions 
dans une autre conception philosophique et religieuse plus proche 
de celle des concepts animistes ?

Par contre, la recherche de la naissance progressive de la conscience 
dans le cerveau humain serait d’ordre tout à fait évolutionniste.  
Ne rejoindrait-elle pas la formation de cette « loi naturelle » 
universelle, signalée en début d’article et que quêtait une Commission  
théologique internationale d’essence catholique romaine ?  
La perception des sensations agréables ou déplaisantes glisserait 
progressivement vers celles de bon et de mauvais, de bien et de 

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   258 11/12/12   13:54



2 5 9

mal, de beau et de laid, pour imaginer, beaucoup plus tard, celles 
d’humain et de divin. Est-ce ainsi qu’un développement de l’état de 
conscience évoluerait vers un sentiment de la formation d’une âme ?  
Peut-être, mais le divin dans tout cela où serait son action ? Dans la 
volonté de l’humain de rassembler sous ce vocable tous les mystères 
l’environnant ? Le ciel, les astres, les phénomènes météorologiques, 
les vies animale et végétale, la vie et la mort humaines. Il pourrait y 
avoir alors conjonction entre ces interrogations de la conscience et 
la création, par les hommes, de la notion d’âme. De tout ceci naquit 
une floraison prodigieuse de conceptions et de manifestations 
déistes, faisant aujourd’hui le régal des anthropologues, des 
ethnologues et des historiens des religions. 

Du côté de la formation et du développement de la conscience, 
qui semble être l’apanage du genre humain sous sa forme la plus 
développée, la science a tenté de s’en emparer. En 1989 et pour la 
version française 1992, Sir John C. Eccles faisait paraître un essai 
intitulé Evolution du cerveau et création de la conscience (Champs/
Flammarion). L’auteur n’était pas le premier venu. Neurochirurgien 
australien formé à Oxford, il avait reçu en 1963 le Prix Nobel de 
médecine pour ses travaux sur la synapse. En fin de vie, John Eccles 
se pencha sur les implications philosophiques des découvertes 
scientifiques en matières neuronales. Il collabora, entre autres, 
avec Karl Popper (1902-1994) éminent philosophe des sciences qui 
souligna l’intérêt de la nouveauté de l’approche de son collègue 
et ami. Aujourd’hui, ces faits remontent à une sorte de préhistoire 
des neurosciences, tant l’irruption de nouvelles techniques 
d’investigation du cerveau a autorisé des progrès prodigieux, et qui 
ne sont encore rien à côté de ceux que nous réservent les dix ou 
vingt prochaines années.

Il semblerait donc que la déconnection entre formation de la 
conscience et création d’une âme humaine soit de plus en plus  
évidente et qu’elle renforce les positions prônant l’athéisme. A titre 
d’exemple et sans vouloir s’immerger dans des courants philoso-
phiques, il est possible de l’illustrer par l’attitude personnelle d’un 
contemporain, recherchant une position balancée et en apparence 
paradoxale. Il s’agit d’André Comte-Sponville et de son ouvrage  
L’Esprit de l’athéisme (voir encadré ci-joint). L’auteur y revendique une  

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   259 11/12/12   13:54



2 6 0

 Athéisme et pourquoi André Comte-Sponville ?

Homme de lettres, pour ne pas dire « intellectuel », prolifique et mé-
diatique. Né en 1952 et normalien, A. Comte-Sponville nourrit depuis 
quelques temps la sphère (la bulle?) médiatico-littéraire française. Pré-
sent par des chroniques régulières dans de nombreux journaux, sur les 
plateaux télévisés d’émissions à thèmes plus ou moins philosophiques, 
il s’est fait un de ces incontournables de la parole réfléchie. 

Comte-Sponville nourrit aussi la production éditoriale à raison d’un 
ouvrage annuel, au point de se faire caricaturer sous la forme : « Une 
idée, un bouquin, une idée, un bouquin… ! ». Dans ce maelström, où se 
situe en vérité notre auteur et pourquoi le citer, voire s’appuyer sur un 
de ces ouvrages, dans le cadre du présent sujet concernant « La Quête 
d’un esprit de chevalerie » ?

Et bien, il se trouve qu’André Comte-Sponville a conduit une démarche 
personnelle le conduisant de la foi chrétienne, issue d’une adolescence 
convaincue, à un athéisme non moins assumé. Ce qui peut arriver à 
nombre d’entre nous mais, pour un philosophe, se doit d’être analysé, 
expliqué, presque mis en scène et à nu pour un public de lecteurs et 
d’auditeurs. Il se trouve que cette démarche est apparue, jusqu’à être 
l’objet d’une sorte d’autobiographie spirituelle. Elle se voulait néan-
moins constructive par le paradoxe annoncé dans son titre : «L’esprit 
de l’athéisme ». 

Autrement dit, l’athéisme n’empêcherait nullement une démarche 
spirituelle conduite jusqu’à une grande élévation et susceptible de re-
joindre la notion très éthérée de mystique… Cette contradiction valut à 
son auteur le qualificatif de « chrétien athée », lui-même se définissant 
plutôt comme « athée fidèle ». Proche aussi du bouddhisme, Comte-
Sponville propose « une métaphysique matérialiste, une éthique huma-
niste et une spiritualité sans Dieu, présentées comme une sagesse pour 
notre temps.». Cette spiritualité laïque déboucherait sur une mystique 
de l’immanence : « Nous sommes déjà dans le Royaume ; l’éternité, c’est 
maintenant ».

Il devenait donc séduisant de superposer ce concept de spiritualité athée 
et celui d’une chevalerie universelle, spirituelle et mystique, elle-même 
dégagée de la gangue chrétienne dans laquelle l’a enfermée l’Occident. 
Ceci est en lien direct avec l’article précédent qui tentait de connoter 
des chevaleries, asiatique ou africaine, susceptibles de s’être développées 
sans perspectives déistes précises, rédemptrices, surnaturelles, etc. 

N.B. : A noter que « L’esprit de l’athéisme » est peut-être plus à entendre, 
sous la forme de ses trois CD, qu’à lire dans un texte paraissant, au moins 
en ses débuts, un peu longuet et enfonceur de portes ouvertes.

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   260 11/12/12   13:54



2 6 1

« fidélité chrétienne » par les aspects sentimental et culturel qui ont 
entouré sa formation et son éducation. Mais il atteste également 
d’une posture « d’athée fidèle » proposée pour « une métaphy-
sique matérialiste, une éthique humaniste et une spiritualité sans 
Dieu, présentées comme une sagesse de notre temps.».

Cette prise de position est exactement celle que pourrait revendiquer 
et définir une chevalerie universelle et d’essence spirituelle, dont la 
présente série d’écrits tente de cerner l’esprit. Quelles en seraient 
les conséquences pour les dernières formes de manifestations qui 
en soient connues, par leurs origines et leurs vécus occidentaux, à 
savoir, la Franc-maçonnerie ?

Une maçonnerie chevaleresque non déiste ?

Les réflexions des articles précédents, et les échanges les 
prolongeant, ont souligné les limites aux évolutions possibles dans 
le cadre des diverses formes de la Franc-maçonnerie, évolutions aussi 
bien individuelles que collectives. Evolutions vers une finitude de 
nature spirituelle, donc et pour beaucoup, devenues étrangères à la 
notion actuelle de Franc-maçonnerie. C’est toutefois un peu oublier 
qu’à son origine celle-ci fût profondément croyante. Mais alors et 
pour rester cohérent avec une position de neutralité spirituelle et 
religieuse, il ne faudrait pas se laisser embarquer dans des Hauts 
Grades d’essence chrétienne, quoiqu’on en dise et qu’on en veuille !  
Chrétienté peu perçue ou alors trop mal vécue par nombre de Frères 
soucieux de prendre leurs distances face au religieux, dogmatique 
ou non, voire au simple déisme. Nous serions dans une totale 
confusion. 

La Franc-maçonnerie est indispensable en sa qualité « d’une des 
dernières voies initiatiques occidentales », telle que la qualifiait René 
Guénon. Elle devrait donc être explorée par tout être en recherche, 
messieurs ou dames, hors des courants religieux traditionnels. 
Explorée, c’est-à-dire connue intimement, par une présentation de 
candidature suivie d’enquêtes et d’une réception, dite initiation. 
Quelques années passées « sur les Colonnes » pour pénétrer et intégrer 
une certaine modification d’angle de vue. Puis arrive un choix :  
est-ce que l’on se laisse aspirer par les Hauts Grades ou, préférera-t-
on approfondir sa seule maîtrise dite au 3e degré ? 

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   261 11/12/12   13:54



2 6 2

Eventuelle et très sage décision à prendre, surtout si l’on a conscience, 
et ce serait bien dans le propos du présent sujet, de la faiblesse des ap-
ports de trop nombreuses Loges où trois ou quatre années de présence, 
plus ou moins assidues, seraient jugées acceptables pour former un  
« Maître ». Vaste plaisanterie, sauf à estimer qu’une telle éléva-
tion soit acquise avec le même cœur et le même acharnement que 
ceux afférents à des formations professionnelles complémentaires  
(voir Conservatoire des Arts et Métiers…). Franc-maçonnerie ou  
initiation, les deux n’étant pas obligatoirement identiques et  
superposables, se travaillent, se « maturent », se méditent d’une  
façon quasi quotidienne et non lors de seules rencontres mensuelles 
ou bihebdomadaires.

Est-ce alors qu’une réflexion et des expérimentations seraient 
loisibles autour du thème d’une possible chevalerie universelle non 
déiste ? Cette absence de déité étant précisée car, pour les croyants 
très ancrés dans leur foi, existe ce Rite Ecossais Rectifié devant 
pleinement leur convenir.

Comment aborder cette réflexion et ces expérimentations ? Les 
pages suivantes tenteront quelques esquisses de propositions. Elles 
ne sont ni définitives, ni fermées et de nombreux autres apports 
seraient souhaitables et espérés. 

Des potentialites chevaleresques inattendues

Dans ces articles, concernant la quête d’un esprit de chevalerie  
il a été tenté d’échapper au cadre trop étriqué des images d’une 
seule chevalerie occidentale, à fondements chrétiens suivie de ses 
déliquescences maçonniques. L’ouverture à l’Orient et à l’Afrique 
montrait d’autres possibilités tendant vers un certain universalisme. 
On peut continuer à théoriser sur la notion chevaleresque en la 
projetant vers certaines de ses possibilités inattendues. Pour cette 
recherche très élargie, un regard libéré découvre quelques prémices 
fondamentales. Il s’agit tout d’abord de les dénoter par leur 
aspiration aux pratiques de détachement, de désappropriation, de 
désintéressement. Pratiques aussi du don de soi, du don à l’autre. 
Ce regard élargi peut parfois s’appuyer sur l’humour de certaines 
conjonctions imprévisibles. En voici quatre aspects assez contrastés.

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   262 11/12/12   13:54



2 6 3

La chevalerie idéelle d’un… goéland !

Par son concept même, la notion de chevalerie spirituelle universelle 
et mystique ne peut être que de l’ordre du rêve, voire totalement 
utopique. Alors, utopie pour utopie, rejoignons celle de l’aviateur-
écrivain américain Richard Bach qui, en 1970, publiait son Jonathan 
Livingston Seagull. Devenu un des grands classiques de la littérature 
métaphorique, cet ouvrage peut aussi se prêter à une lecture de 
nature chevaleresque. Tentons-la.

Un jeune goéland, d’un genre ordinaire, ne se sent pas spontané-
ment de « stricte observance » par rapport à sa tribu constituée 
en clan. Celle-ci s’est attribuée une sorte de décharge à ordures où 
ses membres s’ébattent en quête des seules nourritures terrestres. 
Mais le jeune Jonathan ressent qu’il a été doté d’ailes pour se livrer, 
essentiellement, au plaisir et aux joies du vol, de son ivresse dans 
la montée vers les éthers, de son économie en phases horizontales 
et prolongées, comme de sa force lors de plongées vertigineuses. 
En permanent et parfait autodidacte, Jonathan progresse dans une 
véritable ascèse vers la maîtrise des lois de l’aérodynamisme. Abor-
dant sa vie de simple oiseau de mer, ce goéland reste sans doute 
inconscient que ses aspirations le font entrer dans une des formes 
des voies de réalisation, aussi bien physiques qu’éthiques ou spiri-
tuelles. Détaché des contingences matérielles et nutritives propres 
à son espèce, dont le sobriquet « goéland » rend bien l’aspect  
boulimique, pleinement immergé au sein des éléments naturels qu’il 
pénètre, sa soif d’absolu l’entraîne vers une mystique fusionnelle  
avec les éléments.

Jonathan Livingston s’avère donc comme un être prédestiné, par 
la nature de ses aspirations ainsi que par son besoin permanent 
d’élévation. Nous retrouvons là cette forme de « supplément d’âme »  
qui génère spontanément le début d’un état chevaleresque. Celui-
ci resterait néanmoins embryonnaire s’il n’était encouragé et 
développé par d’autres précurseurs prenant en charge le néophyte. 
C’est ce qui arrive au pauvre Jonathan, exclu de son clan pour 
comportement déviant. Un jour, il rencontre des oiseaux d’argent, 
« purs comme la lumière des étoiles », sorte de chevaliers-volants 
ayant acquis la pleine maîtrise de l’art du vol. Leur communauté 
élitiste va reconnaître et adopter le nouveau venu à qui elle 

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   263 11/12/12   13:54



2 6 4

proposera un environnement épanouissant. Et le conte se poursuit 
avec la montée en grade et en sagesse d’un Jonathan mature, puis 
vieillissant tout en transmettant les enseignements de sa longue vie. 

Un point, peu souligné, reste amusant à noter. C’est un jeu de mots 
entre oiseaux d’argent et l’espèce commune de goéland qualifiée 
scientifiquement de Larus argentatus, c’est-à-dire argenté. Ceci 
pourrait signifier que tous les goélands, et tous les hommes le cas 
échéant, sont en potentialité de se couvrir, voire simplement de se 
découvrir, revêtus d’une armure d’argent reçue dès la naissance et à 
laquelle, en temps ordinaire, ils ne prêtent pas attention.

Le conte initiatique de Jonathan Livingston le goéland pourrait 
donc constituer cet archétype de la recherche d’un état chevale-
resque impliquant : 

- �une stricte discipline corporelle et mentale dans la recherche de 
l’harmonie et de l’efficacité d’une gestuelle.

- �un détachement par rapport aux biens matériels et aux pouvoirs 
et autres honneurs sociaux, 

- �une aspiration constante à l’élévation de tous les domaines de 
l’âme et de l’esprit.

- �une quête d’immersion dans tous les aspects de l’environnement 
naturel qui a été offert lors de la naissance. Quête non contrainte 
par un mythe de fondation, une parole révélée ou un dogmatisme 
ecclésial. Quête restant néanmoins pleine de la potentialité d’une 
essence spirituelle et mystique susceptible d’être conduite jusqu’à 
une forme fusionnelle.

- �la finalité de cet état chevaleresque reste une infinie ouverture 
aux autres, à leur écoute, à la compassion qui doit leur être mani-
festée, toutes notions contenues dans le vocable : amour. 

Une chevalerie universelle mathématique et… mystique !

Les mathématiques peuvent, par leurs prolongements, rejoindre un 
monde d’exploration presque onirique et où tout serait néanmoins 
démontrable jusqu’à certaines limites. Si au fil des pages, la chevale-
rie s’est vue définie comme une communauté d’êtres désintéressés, 

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   264 11/12/12   13:54



2 6 5

lancés dans une quête du meilleur d’eux-mêmes et qu’ils tentent 
de mettre en action pour les autres, c’est dans une totale désappro-
priation matérielle que les amoureux des univers mathématiques 
poursuivent aussi des formes diverses de leur Graal. 

Vient de paraître l’ouvrage « Théorème vivant » de Cédric Villani. 
L’auteur est un très éminent mathématicien, médaillé Fields de 
2010. Il nous entraîne dans un véritable thriller, sans cadavre, ni 
assassin, mais où d’implacables enquêteurs poursuivent la piste des 
dénommés Boltzmann et Landau. Ceux-ci sont des scientifiques 
coupables d’avoir laissé à la postérité deux magnifiques équations, 
un brin contradictoires en matière d’entropie. Les faits remontent 
à 1870 et 1946. Comme il n’y a pas prescription en la matière, 
l’inspecteur-chef Villani et son adjoint Clément Mouhot se lancent 
sur des pistes pour tenter de lier les deux délits. Cela nous donne 
280 pages de faits et de rebondissements aussi haletants que très 
autobiographiques. 

Quel rapport avec la présente approche concernant un concept 
de chevalerie universelle et d’une possible actualisation de sa mise 
en œuvre ? Ce rapport c’est celui du passage, de la pratique à la 
théorisation d’une notion de la pleine harmonie recherchée. Le 
goéland Jonathan percevait, de façon plus ou moins intuitive, les 
principes et les applications de la mécanique du vol. Il s’enivrait de 
loopings, de tonneaux et surtout de piqués vertigineux. Sans le savoir, 
l’oiseau dessinait dans le ciel, et dans les trois dimensions, les tracés 
d’équations à plusieurs inconnues. Il fut long à maîtriser la sortie 
des piqués par la seule action du bout de ses rémiges, redressement 
que les aviateurs appellent « ressource ». Pour que la manœuvre 
soit bien conduite, elle doit s’approcher du tracé d’une parabole 
parfaite. C’est ce que ressentit et apprit, dans son corps, Jonathan 
le Goéland. Il ne pouvait savoir être alors que simple point, dans le 
tracé d’une équation à deux inconnues (la fameuse y = ax2 + bx + c  
des cours du collège).

Les abstractions mathématiques ouvrent des horizons infinis pour 
l’esprit, dans son acception de « mental » très rationnel, comme pour 
l’esprit envisagé dans ses possibilités d’expression de la beauté, de 
la poésie, de la philosophie et jusqu’à des confins théologiques. Et 
tout cela dans un total détachement des contingences matérielles, 

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   265 11/12/12   13:54



2 6 6

Jonathan le Goéland dans les airs, 
Cédric Villani dans les maths,
Olivier Saby dans l’administration,
Hiroshige dans l’estampe et le feu.

Autant d’exemples de potentialités  
chevaleresques témoignant 
d’un désintéressement par rapport  
aux valeurs ordinaires.

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   266 11/12/12   13:54



2 6 7

terrestres, sociales, voire humaines. Pendant longtemps, le 
mathématicien a été en capacité de se constituer une bulle virtuelle 
où il pouvait évoluer librement au gré de ses intuitions et de ses 
compétences techniques. 

Tout d’abord la notion de Quête. Comme pour celle du Graal, 
les chevaliers-quêteurs Boltzmann et Landau sont allés le plus 
loin possible dans leurs recherches. Ils en sont revenus et en ont 
témoigné, par des documents codés sous une forme mathématique. 
A leurs successeurs de se mettre sur les traces, dans la même 
orientation de départ, tout en introduisant de nouvelles avancées 
et des croisements inattendus, quoique un peu supputés. Ainsi et 
depuis des siècles, une forme de la Voie du Graal s’élabore sous 
une forme totalement abstraite. Elle se construit peu à peu dans un 
Univers apparemment virtuel et dont on décrypte progressivement 
les lois pour leur donner une matérialité, voire des applications.

Le second apparentement est livré aux profanes sous la forme de 
la découverte d’une véritable chevalerie mathématicienne. Leurs 
membres mènent une quête profondément désintéressée, car 
dénuée de retombées matérielles immédiates, sauf reconnaissances 
diverses et propositions de cadres de recherches plus privilégiés. Ils 
sont passionnés d’intuitions de nouveaux concepts et de leur mise 
en forme harmonieuse. Leurs recherches côtoient les étoiles, aux 
deux sens de l’expression, ou plongent au cœur des plasmas. S’ils 
sont croyants, dans l’esprit du Livre, et à force de décrypter les 
règles de l’univers, ils pourraient parfois se sentir au plus près de la 
main d’un dieu-créateur, peut-être même en concomitance avec sa 
Pensée… voire en complément ou, pourquoi pas, en avance !

Et puis, cette chevalerie mathématicienne a sa Règle, sa hiérarchie 
naturelle, sa langue, ses usages, sa Tradition. Aujourd’hui, son 
universalité est établie à travers les connections numériques. 
Outre l’emploi de la langue anglaise, le codage TEX de Donald 
Knuth a favorisé les échanges de données et de travaux. 
Confrérie par confrérie de spécialités, une hiérarchie mondiale 
s’est progressivement établie dans une reconnaissance mutuelle 
basée sur la qualité des recherches, des résultats prouvés et de 
l’élégance, ou du génie, des solutions adoptées. Parfois, deux de 
ces chevaliers s’étrillent en contestant des propositions, ce sont 

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   267 11/12/12   13:54



2 6 8

alors belles joutes ou tournois face à la communauté assemblée 
devant ses écrans d’ordinateurs. Et puis aussi des usages, des 
rencontres, des colloques-convents, des grands-messes avec 
remises de cordons aux médaillés salués par des acclamations 
unanimes, dans cette forme de chevalerie de l’abstraction.

Néanmoins, Albert Einstein, autre génie de la science, relativise 
l’existence de Dieu et de la religion dans une lettre écrite un an 
avant sa mort, en 1954. «Le mot Dieu n’est, pour moi, rien d’autre 
que l’expression et le produit de la faiblesse humaine. (…) La 
Bible est une collection de légendes et de contes de fées, certes 
honorables mais primitives et infantiles», confiait le Prix Nobel de 
physique de 1921 au philosophe juif Erik Gutkind.

Un chevalier… des tribunaux administratifs !

Cet en-tête pourrait apparaître comme un gag. Il n’en est pas loin. 
Et pourtant, le sentiment éprouvé à la lecture du récent ouvrage 
d’Olivier Saby, Promotion Ubu Roi, sous-titré Mes 27 mois sur les 
bancs de l’ENA, se rapproche assez de celui évoqué par l’univers 
de Jonathan le Goéland. Ici, les prédateurs sont élevés dans une 
école de Strasbourg où l’on renforce leurs appétits naturels à 
coups d’auto-compétitions et de sélections. Pour s’accaparer 
postes, fonctions, pouvoirs, honneurs ou prébendes, ils ont leur 
décharge, qui s’appelle la France. Elle leur est due, c’est leur dû. 
Presque congénitalement, dans un tribalisme devenu naturel et 
dont l’auteur s’effare au fur et à mesure de sa mise en évidence 
quotidienne.

Notre Jonathan-Olivier l’énarque ne peut s’épanouir en de tels 
lieux. Il les fréquente, en suit consciencieusement les processus, 
tout en développant un rigoureux quant-à-soi lui permettant 
une distanciation salutaire. Peu à peu, le lecteur voit naître en 
l’acteur-auteur une sorte de Chevalier Blanc prêt à prendre le 
contre-courant des pratiques qui l’entourent. Il obéit à ses ressentis 
profonds, il se sent peu enclin à l’appropriation, il recherche plus 
noble cause, il aspire à servir. Son goût du droit, donc, en principe, 
du juste. Son constat de distorsions administratives conduisant 
parfois à force incohérences, pour ne pas dire délires. Sa répulsion 
pour la constitution d’une nouvelle aristocratie politico-économico-

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   268 11/12/12   13:54



2 6 9

administrative, à ses yeux mal fondée sur la seule vertu d’un 
classement final à l’ENA. Sa conviction que les citoyens doivent être 
protégés de tels abus ou errements. Tous ces éléments font qu’Olivier 
Saby va rejeter les critères du clan formé par ses congénères et leurs 
prédécesseurs douillettement installés dans des sinécures.

La naissance, mais aussi le non-adoubement officiel, du nouveau 
chevalier seront publiques et ô combien symboliques. Le jour du 
choix en fonction du rang d’un sacro-saint classement fixant presque 
une destinée à vie. En le lieu de la représentation de tous les corps 
d’un Etat compassé et où n’aspire qu’à se momifier la pseudo-élite 
d’une jeunesse que l’on souhaiterait plus aventureuse. La rupture-
éclosion se manifesta dans une justification, froide et courte, 
mais de fort bonne tenue et dont on ne résiste pas à présenter la 
conclusion :

« …j’entrais à l’Ecole pour me former à l’administration, y trouver 
excellence, pédagogie et ouverture d’esprit… L’ENA n’est pas une 
école mais un sas de vaccination contre les travers de l’administra-
tion : incohérence, autocélébration, frustration, ennui, brimades, 
infantilisation… Monsieur le directeur, vous aviez raison. J’ai pensé 
partir. Mais en lisant dans une brochure qui nous a été remise que 
la juridiction administrative protégeait les citoyens contre les abus 
et les erreurs de l’administration, je me suis dit qu’après en avoir 
tellement observé ici c’était peut-être là que je retrouverai le sens 
perdu de ma scolarité. C’est pour cela, monsieur le directeur, que  
je choisis le corps des conseillers de tribunaux administratifs. »

A noter qu’Olivier Saby était situé dans un « classement » lui permettant 
d’accéder à d’autres institutions qualifiées de plus prestigieuses, 
Quai d’Orsay, Bercy ou Inspections générales. Après sa diatribe, 
l’auteur écrit : «… j’ai le sentiment de n’avoir parlé pour personne, 
seulement d’être resté en cohérence avec mon engagement initial, 
celui qui m’a fait passer le concours et qui m’alertait chaque fois 
que je commençais à jouir de ma position.». Un grand pas venait 
de s’accomplir dans une destinée humaine dégagée de la gangue 
sociétale où l’on souhaitait la maintenir prisonnière. Peut-être le 
passage de la chrysalide au papillon ? Souhaitons-lui bon vol et la 
rencontre d’arts traditionnels lui permettant de pleinement jouir 
de toutes les formes de libertés physiques, artistiques et spirituelles.

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   269 11/12/12   13:54



2 7 0

Du même ordre, le récent ouvrage de Martin Hirsch « La lettre 
perdue ». Une sorte d’hymne à l’engagement sous forme autobio-
graphique de celui qui, au terme d’un brillant cursus, présida la  
« Fondation Emmaüs ». Sorte de réparation envers une inégalité 
des chances de l’avoir fait naître dans un milieu intellectuellement 
et socialement trop favorisé.

Un chevalier samouraï, soldat du feu, peintre d’estampes.

Rencontre avec l’œuvre d’Utagawa Hiroshige (1797-1858) à la  
Pinacothèque de Paris (automne 2012). Véritable iconographe de 
villes et côtes japonaises, cet artiste a laissé 5.400 estampes qui sont 
autant de pré-photographies de la vie nippone de ces temps. Leurs 
thèmes, comme leurs cadrages et la sobriété de leurs tons apportent 
un modernisme qui influencera certains de nos peintres impression-
nistes et une photographie naissante.

Cette exposition est aussi la découverte d’un Hiroshige issu d’une 
famille de samouraïs, dont il reçoit formation et enseignements, 
mais aussi, famille de pompiers dont voilà une bien curieuse 
ascendance chevaleresque. En fait, il s’agissait plutôt d’une charge 
héréditaire, confiée à cette famille de samouraïs du nom de Ando, 
par le shogun d’Edo et afin qu’elle assume la protection contre 
le feu de son château, situé alors au centre de Tokyo. Lorsqu’il se 
consacrera entièrement à l’art de l’estampe, Hiroshige transmettra 
charge, titre et fonction à son propre fils.

Le cas Hiroshige est représentatif de la fin de cette époque Edo 
qui vivait, depuis 1603, le gouvernement du Japon par les castes de  
samouraïs. En 1868, l’ère Meiji mit un terme à leur système féodal et 
au port du sabre, détruisit un millier de châteaux et n’assuma plus 
l’entretien de trop nombreux samouraïs, remplacés par une armée 
régulière. Leurs traditions millénaires se perpétuèrent dans la geste 
nippone et demeurent un des fondements de cette culture. Il faut 
rappeler surtout que la qualification de samouraï provient du mot 
« sabouraü » substantif « sabouraï», c’est-à-dire « servir ». Service 
certes d’un shogun mais aussi service du faible, peut-être du peuple 
contre l’injuste. Ce qui le cinéaste Kurosawa illustra si bien dans  
« Les sept samouraïs » véritable épopée locale et filmée.

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   270 11/12/12   13:54



2 7 1

UN CHEVALIER DU CORPS

A plusieurs reprises, il a été rappelé que la formation à la chevale-
rie commençait, dès l’adolescence, par un apprentissage physique 
assez rude. Formation dans un cadre familial pour les descendants 
de familles nobles ou déjà engagées dans une tradition chevale-
resque. Ceci est particulièrement valable, même de nos jours, dans 
les contrées extrême-orientales ou africaines, par les pratiques des 
arts martiaux et l’initiation à la chasse. L’Occident avait surtout 
conservé deux aspects traditionnels : la monte à cheval et l’escrime, 
même hors temps de guerre. L’époque des duels et des combats de 
cavalerie étant passée, ces deux arts restaient l’apanage de vieilles 
familles cultivant les traditions militaires et ainsi que celle des cercles 
d’officiers. L’équitation devenait un loisir et l’escrime une discipline 
sportive. Certes, il y avait aussi le jeu de paume, la lutte, la natation 
ou le patin à glace. Sous l’influence anglo-saxonne d’autres activités 
prirent leur essor, mais l’exercice physique n’était pas l’objet d’un 
enseignement assidu et d’une pratique tels que nous les connais-
sons aujourd’hui.

Si l’épanouissement du corps fut rehaussé à un pinacle gréco-antique 
par le baron de Coubertin, ceci n’a été pas sans une certaine ambi-
guïté vis-à-vis d’une « race blanche » un peu supérieure et des XIe 
olympiades de Berlin assez équivoques. En France, l’entraînement 
physique a connu ses heures de gloire avec le lieutenant de vais-
seau Georges Hébert (1875-1957) ayant promu, vers 1910, tout un 
ensemble de disciplines propres à former et endurcir les troupes de 
marine. Diffusé sous le nom de « hébertisme », cette doctrine fit la 
conquête des milieux éducatifs au point que le régime pétainiste la 
déclara « Méthode nationale », hors le quant à soi de son initiateur. 

En fait, l’hébertisme prenait la relève d’une gymnastique suédoise 
ayant fait des adeptes en Europe depuis le début du XIXe siècle et à 
l’initiative du pédagogue suédois Pehr Henrik Ling (1776-1839). Son 
objectif était de combiner des gestes classiques de gymnastique et 
d’y adjoindre des exercices que l’on aurait qualifiés de « kinésithé-
rapie », si le mot avait existé alors. Pehr Ling fut longtemps accom-
pagné d’un Chinois du nom de Ming. Il voyagea avec lui en Europe, 
tout en recevant les principes des pratiques gestuelles extrême-
orientales. Elles vont plus loin que de simples exercices physiques. 

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   271 11/12/12   13:54



2 7 2

Pierre de Coubertin 
1863-1937

Pehr Henrik Link 
1776-1839

Quatre propagateurs des activités physiques.

Lieutenant de vaisseau Hébert
1875-1957

Père J-M Amiot 
1718-1793

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   272 11/12/12   13:54



2 7 3

Elles ont pour but d’agir sur toute l’anatomie et de stimuler aussi 
bien les muscles que divers organes internes. Pour cela, les postures 
s’accompagnent de massages, dits tuina. D’où les préceptes de la 
gymnastique suédoise associant exercices physiques et massages.

A noter, dans cette approche de la chevalerie, que Pehr Ling fut aussi 
un escrimeur hors de pair et qu’il rendit hommage aux qualités fran-
çaises en ce domaine. « L’idée suédoise est née au contact de l’idée 
française. L’art de l’escrime, qui faisait partie de la gymnastique mili-
taire des anciens, et dont la noblesse en France conservait fidèle-
ment les belles traditions, était fondé sur des règles qui expliquaient 
avec précision quels et quels muscles sont mis en jeu dans la pose, 
dans le mouvement, dans son point de départ et dans son point 
d’arrêt, pour produire tel ou tel effet déterminé, soit l’attaque, soit 
la défense. » 2. Donc, en un temps où un bretteur suédois célébrait 
les mérites de l’escrime française, une Franc-maçonnerie en plein 
développement ravalait l’épée à une simple fonction symbolique. 
Voilà une belle occasion perdue pour conserver leurs sensations  
corporelles à de futurs hauts gradés, nantis de tant de chevaleresque.

Il semblerait aussi que notre pédagogue du Nord ait eu connais-
sance des travaux d’un jésuite français ayant longtemps vécu en 
Chine. Le Père Joseph-Marie Amiot (1718-1793) arriva à Pékin en 
1751 et y demeura jusqu’à sa mort. Il participa à la rédaction de la 
monumentale somme des connaissances sur la Chine, rédigée par 
les jésuites et adressée en France sous le titre de : « Mémoire concer-
nant l’histoire, les sciences, les arts, les mœurs et les usages des 
Chinois (par les missionnaires de Pékin) », publié en quinze volumes, 
à Paris, entre 1776-1789. La contribution du Père Amiot porta aussi 
sur une traduction des « Treize Articles de Sunzi » plus connu sous 
le nom « L’art de la guerre de Sun Tzu », mais il contribua surtout 
à faire savoir : « Le Cong-Fou des Bonzes de Tao-Ssè », c’est-à-dire  
« Le Kun-Fu des bonzes de Lao-Tseu ». Ce texte était accompagné 
de la reproduction de planches de diverses postures, planches que 
l’on retrouve, réactualisées, dans les ouvrages publiés par Pehr Ling. 
A un bon siècle d’écart, la filiation fut donc directe entre les préco-
nisations suédoises et l’importation de pratiques chinoises.   

2 �Rappelé par N. Dally (1792-1862) dans son ouvrage Cinésiologie de 1857. 

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   273 11/12/12   13:54



2 7 4

Ce rappel historique est intéressant par la conception d’un kung-fu 
qui n’était pas alors celui du karaté popularisé comme technique 
de combat total. Ce kung-fu était la mise en pratique physique, 
anatomique, psychique, thérapeutique, des principes du taoïsme 
de Lao-Tseu. Soit, une sorte d’enracinement et de purification 
corporels favorisant les états méditatifs préludant à une quête de 
vie en équilibre, peut-être même en sagesse…

Le rédacteur des présentes lignes ne voulant passer ni pour un 
idolâtre de l’Extrême-Orient, ni pour un dénonciateur systéma-
tique des manquements occidentaux, quels enseignements retirer 
des évolutions présentées ? 

Tout d’abord, le constat pour l’Occident, et sur deux siècles, de 
la progression des activités physiques. Elles furent reconnues en 
tant que disciplines enseignées, au même titre que d’autres plus 
manuelles ou intellectuelles. Ce qui est un bien. Mais dans le 
même temps, ces activités physiques régressent quant à une vision 
globalisante entre les exercices du corps et leurs bienfaits pour 
l’esprit ou les dispositions à l’éthique. Elles ne retirent aucune des 
faveurs des enseignements apportés par le Père Amiot, Pehr Ling ou 
nos connaissances des pratiques taoïstes. Eventuellement, elles sont 
mises en œuvre pour des relaxations, des préparations du mental 
et aux seules fins de sublimer, encore, les courses aux records.  
Les disciplines sportives occidentales méconnaissent, trop souvent, 
les liens subtils entre l’énergie physique et les influx d’une autre 
nature et que chacun se doit de découvrir.

Dans le cadre de la possible résurgence des vertus d’une chevalerie 
contemporaine, il serait peut-être temps que les Frères francs-
maçons se réapproprient leurs corps dans toutes ses dimensions. 
Nombreux sont ceux s’adonnant à des sports très divers et, quelques-
uns sont déjà de fervents partisans d’arts martiaux, de yoga ou 
de méditations. Un jour de St-Jean d’été, deux Frères karatekas 
présentèrent en Loge des katas traditionnels. L’atmosphère en fût 
transformée et les assistants bien démunis dans leurs corps devenus, 
tout à coup, trop pesants. Sans bouleverser les temples en dojos, 
chacun à la possibilité de pratiquer, de s’exercer à titre individuel et 
cela… pour son plus grand bien.

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   274 11/12/12   13:54



2 7 5

UN CHEVALIER DE L’AME

Intelligence, conscience, âme, combien sont floues les tentatives de 
définition ou de simple préhension entre les valeurs attribuées à 
ces seuls trois mots. Des volumes entiers pourraient leur être consa-
crés et, d’ailleurs, leur ont été consacrés. On se retrouve donc bien 
démuni pour aborder ces concepts dans le cadre d’un simple article 
très général.

Si l’intelligence est conçue, selon une étymologie approximative, de 
« ce qui lie entre », on se détache déjà un peu des simples tests de 
QI, se voulant seule mesure des formes de cérébralité logique. Nous 
ressentons bien que l’activité neuronale est capable de toutes autres 
manifestations moins rationnelles et qui font aussi le sel de la vie. Le 
QI a assez peu à voir avec les émotions artistiques ou amoureuses, 
et heureusement… Même si une tendance scientifique souhaiterait 
mettre en évidence les productions d’enzymes favorisant ces types 
d’émotions. A quand la pilule adéquate ? Un quatuor de Beethoven 
entendu après l’absorption d’une gélule et déclenchant un irrépres-
sible appel envers la trop charmante altiste d’un ensemble à cordes…

Dans un cadre évolutionniste, les paléo-neurosciences tentent de 
percer les mystères de l’apparition et de la montée de la notion de 
conscience chez les êtres humains. Nous n’en sommes encore réduits 
qu’à des hypothèses tant les traces écrites, nos sources habituelles 
pour sonder le passé, nous font défaut. Les homo faber jusqu’à l’ho-
mo faber imaginis de Lascaux sont-ils déjà des êtres « conscients » ?  
Conscients dans le sens de cette distinction entre un bien et un mal 
fondements d’une éthique ? C’est dans cette indécision que les ap-
proches autour de « la loi naturelle », viennent quêter des considé-
rations à l’introduction de formes d’âme dans des corps humains. 
Les prémices d’un ressenti de ce qui doit être respecté, d’un début 
de sacralité, mais peut-être pas encore d’un divin. Ceci préludant, 
ou se confondant, avec la vie en groupe, ses peurs ancestrales, ses 
premières inhumations et une ébauche de l’origine des cultes des 
morts. Voilà beaucoup d’imprécisions et d’attentes qui resteront, 
sans doute, jamais définitivement satisfaites…

Qu’en est-il pour un chevalier de notre temps et sans aspiration 
particulière à une doctrine déiste ? Quelle perception de l’âme ?

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   275 11/12/12   13:54



2 7 6

Nous avons vu qu’un physique de chevalier, discipliné et astreint 
à certaines formes d’exercices, dégageait des capacités aussi bien 
d’efficacité au combat que d’harmonie dans des postures et des  
enchaînements rythmées de figures convenues. De l’escrime aux 
arts martiaux traditionnels asiatiques, le bas du corps s’enracine 
au sol pour fonder son équilibre alors que le haut s’enroule dans 
les spirales de coulées harmonieuses. C’est l’impression qu’un 
spectateur ressent à la vue de telles démonstrations. Impressions  
identiques lors de la contemplation des évolutions d’un ballet  
classique occidental et encore plus à celle des danses khmères.  
En fait, dans tous ces cas il s’agit d’une harmonie omniprésente dans 
la gestuelle, comme par les rythmes, et encore amplifiée lorsque s’y 
mêle ceux des sons.

Pourrait-on envisager que se dégagerait ainsi une sorte d’âme de 
la danse, d’âme de la gestuelle, d’âme du mouvement, d’âme du 
corps ? Les diverses formes de gymnastiques chinoises semblent 
avoir pour seul but de découvrir, de se mouler ou de se couler, dans 
des sortes de courants d’une énergie naturelle, bien mystérieuse 
au demeurant. L’enracinement des pieds au sol et la mouvance du 
haut du corps rejoint les notions de yin et de yang, appréciés comme 
matière et esprit, quoique ce ne soit pas tout à fait exact. Les deux 
éléments, brassés dans une gestuelle appropriée, reforment le qi 
(chi) c’est-à-dire un souffle originel à l’œuvre dans toutes choses. 
C’est la base et le but du qi-gonq, discipline dont plusieurs formes 
permettent d’appréhender cette sensation. Elles sont difficilement 
imaginables par un esprit cartésien ou très rationaliste. Mais, c’en 
est ainsi pour l’odeur de la rose ou les saveurs de l’amour, comment 
pourraient-elles être perçues sans y avoir soi-même goûté ?

De bons esprits assez religieux réfutent parfois qu’il ne s’agirait que 
de mode, voire d’un New age attardé. Oui, attardé de plus de trois 
mille ans dans certaines contrées… Et mode toujours pratiquée par 
quelques millions de personnes, dont on ne peut que constater le 
maintien d’une finesse de silhouette et celle de la souplesse des gestes 
à l’heure des cheveux blancs. Que nos obèses modernes en retirent 
exemple et aussi quelques preux chevaliers symboliques dans un peu de 
savoir-faire envers leur corporalité. Même si cette «énergie naturelle »  
ne devrait être perçue que comme une forme d’autosuggestion…

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   276 11/12/12   13:54



2 7 7

Il est à remarquer qu’une notion d’âme, dans cette conception 
taoïste, n’est pas du même ordre que la perception divine que 
pourrait en avoir un chrétien. L’âme ne s’oppose ni au corps ni à la 
matière. Elle n’est pas dans une confrontation de dualité mais, au 
contraire dans une complémentarité. Elle est élément du souffle 
originel, donc celui de la vie dont jouit le corps. C’est cette per-
ception que développent les exercices fusionnant yin et yang dans 
le chi. Et si le chi est à l’origine de tout, il reste dans tout, dans 
l’ensemble de la nature, dans chaque posture harmonieuse comme 
dans chaque attitude de combat, dans les mouvements du pinceau 
du calligraphe ou celui de l’aquarelliste, dans la gestuelle du maître 
de thé ou le tracé des jardins zen.

La pratique de l’animation du chi entraîne sa perception sous ses 
formes les plus diverses, entre autres lors d’immersions dans les mi-
lieux naturels. Sans rejoindre une forme de panthéisme, la nature 
devient perceptible dans des sortes de rayonnements vibratoires 
qu’un corps éduqué sait percevoir. On comprend mieux alors la 
plénitude manifestée dans l’idéal des chevaliers lettrés formés aux 
principes taoïstes ou dérivés. Ils deviennent aussi aptes au combat, à 
la formation d’une éthique intérieure, qu’aux arts paisibles les plus 
raffinés. C’est ce qui aura manqué à l’Occident pour que sa che-
valerie, même chrétienne et même lettrée, puisse s’extraire d’une 
seule et stérile dualité. Il lui aura manqué cette âme naturelle, non 
support d’un divin mais manifestation de la vie en son ensemble et 
intermédiaire pour une possible approche spirituelle.

C’est dans cet espace, entre activités physiques et spéculations spiri-
tuelles, qu’il faudrait rechercher la part d’âme de possibles chevaliers 
non déistes. La difficulté occidentale est sa perte, son oubli ou l’éven-
tuelle non existence de telles perceptions. Il peut apparaître curieux 
qu’elles n’y aient jamais été ressenties. La plupart des temples anciens, 
ou des églises chrétiennes qui leur furent substituées, sont fondées 
sur des lieux telluriques aux vibrations particulières ; généralement 
aux croisements de filons d’eau souterrains. Ceci est bien connu des 
« sourciers », forme résiduelle des ex-sorciers, et même pratiqué par 
un aussi honorable scientifique de haut vol que fut Yves Rocard, père 
d’un homme politique renommé. Il en publia trois ouvrages, dont un 
dans la collection « Que sais-je ? », tous plutôt contestés...

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   277 11/12/12   13:54



2 7 8

Le Père Amiot avait transféré ces éléments d’une perception ou-
bliée, Piehr Ling tenta ensuite une approche aussi sportive que se-
mi-médicale, ses continuateurs Dally père et fils l’ont formulé dans 
leur Cinésiologie. Aujourd’hui, que retrouver ? 

Sans aduler les arts orientaux, il faut reconnaître la place qu’ils 
ont conquise en Occident. Alors, pourquoi ne pas en bénéficier ?  
Les associations, les centres, les cours sont multiples. Yoga, tai-chi  
ou qi gong, karaté-do, kung-fu ou aïkido, tous sont à la portée 
de tous. Y compris de futurs chevaliers-maçons désireux d’élargir, 
à une autre dimension, leur perception de ce qui n’est, pour 
l’instant, que simple titre ou grade symboliques. Là, il serait 
véritablement retrouvé un esprit de chevalerie intégrant le corps 
et la naissance d’un comportement d’âme, dignes de cet état. 
Comment ? Par de la simple information et, puisque que nous 
avons surtout évoqué les milieux maçonniques, une « planche » 
annuelle pourrait rappeler ces fondamentaux chevaleresques et 
comment les acquérir.

UN CHEVALIER DE L’ESPRIT

Bien dans son corps, bien dans son âme, un chevalier contempo-
rain et non déiste pourrait-il se concevoir « bien dans son esprit » ? 
Autrement dit, existerait-il un succédané à cette irrépressible besoin 
de projection, de sacralité ou de divin inhérent à l’état humain ? Ce 
besoin de projection peut se concevoir par le mot eschatologie dont 
l’étymologie grecque est « discours sur la fin des temps ». Il relève 
autant de la théologie que de la philosophie. Ce peut être un futur 
du monde dans une perspective de sa fin possible, aussi bien qu’une 
potentialité d’avenir personnel après une fin terrestre. Or, tous les 
êtres humains, depuis sans doute l’apparition de leur conscience, 
sont préoccupés par cette notion de finalité individuelle ou collec-
tive. Un chevalier digne de ce nom ne saurait s’y soustraire et, dans 
un cadre occidental médiéval, sa christianité lui apportait tous les 
éléments d’une eschatologie recherchée. Il devrait en être de même 
aujourd’hui pour un chevalier-maçon à la foi assurée. Mais pour les 
autres ? Pour ceux qui seraient atteints d’évolutionnisme aigu, de 
réalisme scientifique, d’assurance que tout se passe sur cette Terre et 
en cette vie, une eschatologie serait-elle néanmoins envisageable ?

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   278 11/12/12   13:54



2 7 9

S’ils sont des convaincus fervents d’un évolutionnisme de la vie 
terrestre, les données actuelles doivent déjà les combler et cela 
en l’attente de découvertes futures apportant quelques nouvelles 
pierres manquant au grand édifice de l’humanité. Depuis les premiers 
acides aminés générant des promesses de vie, jusqu’à l’exubérance 
manifestée par notre monde actuel, paraissant saisi de folle frénésie, 
quel chemin parcouru ! Et en même temps quelle variété dans toutes 
les formes du vivant. On ne cesse de s’en émerveiller et comment 
un chevalier, ouvert à toutes sortes de sensibilités, ne saurait en être 
exalté ? Il y aurait-il là le début d’une autre foi que celles proposées 
par des mythes devenus religions révélées et manifestées ? Une foi 
dans une réalité issue « de hasard et de nécessité » comme l’avait 
exprimée un scientifique français, il y a déjà quelques temps ;  
mais formule aussi attribuée à l’antique pensée de Démocrite. Une 
foi placée dans cette espèce humaine dégagée de tant d’épreuves 
pouvant l’anéantir à jamais et auxquelles elle survécut néanmoins. 
Une foi supputant qu’un tel destin ne pourrait en rester là et que, 
désormais, l’humanité tout entière se doit d’en prendre soin et 
responsabilité ; d’autant qu’elle en semble devenue maîtresse.

Dans le dernier demi-siècle ces notions sont apparues comme 
indispensables pour préserver un équilibre très lentement 
acquis. Les mises en garde, les alarmes se sont succédées. Depuis 
une trentaine d’années elles sont prises très progressivement 
en considération, satellites et télécommunications générant 
la conscience d’une Terre limitée, face à l’expansion humaine. 
Expansion humaine et surtout expansion des besoins de toutes 
natures, pour satisfaire et prolonger un système économique 
«mondialisé» et très déséquilibré. Des modifications importantes 
de comportements sont nécessaires, de meilleures et plus justes 
répartitions aussi. Il ne sera pas question, ici, de prendre la suite 
de trop de Cassandre ou d’illuminés d’une décroissance jugée 
indispensable. Quoique, crise se prolongeant, le ralentissement 
s’opère de lui-même, avec les casses humaines induites. Mais il nous 
faut constater que si les bilans abondent, les solutions proposées 
restent trop souvent au stade des généralités bienveillantes. 
Ces constats portent des titres éloquents : du « Dérèglement  
du monde » d’Amin Malouf au récent « La guérison du monde » 
de Frédéric Lenoir en passant par les blogs de Paul Jorion et autres,  

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   279 11/12/12   13:54



2 8 0

il y a matière à désespérer d’un avenir sans grandes perspectives  
de modifications immédiates. L’on en revient à ces vers de Leconte 
de Lisle dans Poèmes barbares, vers prémonitoires et composés 
en… 1862 :

Hommes, tueurs de Dieux, les temps ne sont pas loin
Où, sur un grand tas d’or vautrés dans quelque coin
Ayant rongé le sol nourricier jusqu’aux roches,

Ne sachant faire rien ni des jours ni des nuits,
Noyés dans le néant des suprêmes ennuis,
Vous mourrez bêtement en emplissant vos poches.

N’est-ce pas de pleine actualité ? Tenter de retourner une telle 
tendance, à son niveau personnel, n’est-il pas de l’ordre de 
cette eschatologie non déiste, mais dans une foi en une finalité 
harmonieuse de l’humanité et recherchée pour donner un sens 
quasi spirituel à une vie chevaleresque ?

TRAVAILLER A REENCHANTER LE MONDE.

Aux «suprêmes ennuis» évoqués par le poète, répond l’en-tête 
du chapitre « Réenchanter le Monde » (p.238) de l’ouvrage de 
Frédéric Lenoir cité plus haut. En fait, cette expression est reprise 
du titre d’un livre publié en 2001 par le philosophe et sociologue 
Jean Staune 3, ouvertement chrétien et considéré comme néo-
créationniste. Il voulait prendre le contrepied de la conclusion,  
à son avis trop scientiste, de l’essai de Jacques Monod de 1968,  
« Le hasard et la nécessité », se terminant par ce constat : « L’ancienne 
alliance est rompue, l’homme sait enfin qu’il est seul dans l’Univers 
où il a émergé par hasard. Non plus que son destin, son devoir n’est 
écrit nulle part. A lui de choisir entre le Royaume et les ténèbres. ».  
Entre Royaume et ténèbres, entre celui d’un hypothétique Dieu 
de la Foi et celui des seuls hommes, ces derniers ne peuvent-ils se 
fixer un but collectif les conduisant vers harmonie, joie et amour ?  
Utopie certes, rêve totalement irréalisable. Mais se l’imaginer, 
l’intégrer à sa vie, tenter de le mettre en œuvre à titre personnel 
et en toute simplicité, constitue un objectif possible et digne  

3 �Egalement titre éponyme pour Michel Maffesoli, 2007, Le Réenchantement du monde.

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   280 11/12/12   13:54



2 8 1

d’un chevalier moderne non déiste. Car il existe, pour lui, une 
possibilité de se considérer comme prolongateur et dépositaire 
de la longue lignée des vies antérieures, prises dans leur sens 
évolutionniste, et l’ayant conduit à ce qu’il est aujourd’hui. Ceci est 
une grande responsabilité à assumer durant un simple, seul et court 
passage terrestre. Il se doit d’en prendre conscience et de magnifier 
cet état humain en le portant au plus haut de ses possibilités.  
Cela sur tous les plans dans lesquels peut s’exercer son génie propre, 
ou les talents qui lui ont été octroyés par la nature.

C’est ainsi que son hymne chevaleresque doit pouvoir joindre 
sa voix au Chant du Monde, comme la tapisserie éponyme de 
Lurçat, exposée dans l’ancien hôpital St-Jean d’Angers, débute 
sur le drame d’Hiroshima pour remonter vers l’harmonie de 
la création, l’intelligence humaine et ses capacités poétiques.  
Un chant omniprésent et que l’humanité est parvenue à conduire 
à la désespérance et au désenchantement. La pente est désormais 
à remonter. A moins que les traditions chevaleresques ne se 
soient maintenues en permanence sur certains sommets, d’où 
elles contemplent les désastres ambiants. Position élitiste diront 
certains, mais position acquise dans la clarté d’un désir bien orienté 
et sublimé à travers les exercices, les entraînements, les ascèses et 
la sensibilité aux diverses formes d’arts. Cette force d’âme est en 
chacun pour qu’il la découvre, la mette en œuvre et la conduise à 
bon port dans une vie convenablement construite.

« Travailler à réenchanter le Monde », n’est-il pas un beau projet 
de nature chevaleresque ? D’autant, qu’en milieux maçonniques, 
filières de chevaleries par excellence, on sait ce qu’il en est de  
« Travailler à la Gloire du Grand Architecte de l’Univers. » 4 Voilà 
donc un objectif séduisant pour une maçonnerie en quête de 
nouveaux buts. Les grands combats de société ont été menés à 
bien, d’autres lui échappent mais les structures demeurent. Il ne 
s’agit donc pas, pour elle, de constituer de nouvelles structures 
ou de modifier ses règles. Tout est en place, il ne manque qu’une 
orientation différente du regard ; celui porté sur le sens véritable 
de multiples grades de chevalerie. Au lieu de les laisser se diluer 

4 �Rappel : gloire n’étant pas une vaine gloriole, mais « rayonnement » au sens architectural 
du terme.

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   281 11/12/12   13:54



2 8 2

dans l’approche de mythes, créés de toutes pièces, pourquoi ne pas 
retrouver l’esprit de cette chevalerie universelle qu’il a été tenté 
de quêter au cours des articles précédents ? Chaque maçon, ou ex-
maçon, est en mesure d’effectuer cette démarche.

UNE MYSTIQUE CHEVALERESQUE NON DEISTE ?

Nous avons vu que les chevaleries d’Extrême-Orient s’étaient 
dispensées de religions révélées, au profit d’attitudes de réalisation 
plutôt philosophiques. Même en Chine contemporaine ces adeptes 
du taôisme peuvent constituer de véritables armées pacifiques. Ce 
fut le cas le 25 avril 1999, lorsque le monde découvrit, avec une 
grande stupéfaction, l’encerclement du siège du gouvernement 
chinois par 10.000 pratiquants de qi gong. Pendant une demi-
journée, sans banderoles ni slogans, ils demandèrent la libération 
de certains d’entre eux et le droit de pratiquer librement le Falun 
Gong. Ce nom de mouvement les a fait assimiler à une secte et la 
propagande officielle a annoncé qu’ils seraient 80 millions en Chine, 
c’est-à-dire plus nombreux que les membres du parti communiste ! 
En fait, il semblerait que l’on voulait totaliser tous les adeptes des 
arts physiques anciens. Néanmoins, cette manifestation, pacifique 
et publique, montra le dynamisme dégagé par une pensée 
traditionnelle et sa mise en œuvre dans une ascèse chevaleresque, 
individuelle et discrète. 

On ne peut manquer de tenter une comparaison avec les réseaux 
maçonniques mondiaux, dont les membres sont plusieurs millions. 
Maçons ou ex-maçons d’ailleurs, car on le demeure toute sa vie, au 
moins en souvenir du temps passé en Loge. Par rapport à toutes les 
associations ou organisations caritatives citées plus avant, la Franc-
maçonnerie a l’avantage de créer une certaine unité entre ses 
membres sous le concept de fraternité. La perception d’une finalité 
chevaleresque, telle que conçue d’une façon non occidentale, rejoindrait 
les buts originaux de ces mouvements d’entre-aide, de solidarité puis 
de pensée, nés d’un XVIIIe siècle des Lumières. Il serait intéressant de 
renouer avec l’ensemble de la chaîne de la tradition et d’imaginer 
quelle force d’entraînement constituerait une telle masse maçonnique.
Cela ne relèverait pas d’obédiences, de Loges ou de hiérarchies 
diverses, mais simplement d’une prise de conscience individuelle. 

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   282 11/12/12   13:54



2 8 3

Une perception que les enseignements maçonniques peuvent avoir 
une portée élargie à un tout autre horizon. Une perception qu’à 
partir de tous ses membres-chevaliers, la Franc-maçonnerie pourrait 
retrouver une finalité qu’elle semble avoir perdu dans trop de 
diversités ou d’insuffisances.

Libérée de sa christianité, une chevalerie maçonnique bien comprise 
saurait accompagner la mouvance chevaleresque universelle. Elle en 
aurait les mêmes ressentis sur les divers plans de l’être. Elle en aurait 
les mêmes espérances pour l’avenir de notre humanité. Elle en aurait 
le même amour d’un vivant à protéger, à respecter, à développer.

Cette immense responsabilité qui incombe à tous les êtres de 
conscience. Cette foi dans un prolongement à donner à une 
humanité, dont l’espèce humaine devient désormais dépositaire. 
Cette aspiration à prolonger, à tirer vers le haut l’évolution de notre 
espèce, devient notre plus ardente obligation. 

Il y aurait quelque chose de mystique dans de telles aspirations. 
Mystique dans le sens d’une confusion, d’une fusion avec cette 
humanité que l’on ressent pleinement et par tous les pores. Et cette 
mystique mérite d’être vécue pour que le chevalier moderne se 
sente, un jour, réalisé dans sa simple vie d’homme ou de femme.

Dans l’éditorial du présent numéro, notre rédacteur en chef, Yves-Fred 
Boisset, informe les lecteurs de L’initiation que les conditions de réalisation 
et d’expédition, sous la forme «papier » actuelle, ne sont plus possibles.  
Un temps se clôt et, puisqu’il ne s’agit que d’une question de forme, la dernière 
page imprimée se tourne et la Revue continuera avec des mégaoctets…
Dans cette période de transition, je souhaite remercier Yves-Fred Boisset pour 
le dévouement et l’efficacité avec lesquels il a tenu les rênes. Je le remercie 
également pour la confiance et la liberté d’expression qu’il a su accorder à 
ses intervenants. 
J’éprouve une certaine émotion par cette coïncidence entre le point final 
d’une série d’articles et ce terme d’une forme traditionnelle qui nous était 
si familière. 
Donc, bon vent numérique à la nouvelle formule et à ses lecteurs
Merci Yves-Fred et merci à toute l’équipe de L’Initiation.

Jean-Albert Clergue - ja.clergue@orange.fr

Une chevalerie actuelle et non déiste ?

Initiation_4_21012.indd   283 11/12/12   13:54



2 8 4

Les livres

Yves-Fred Boisset a lu pour vous… 

Serge Caillet et Xavier Cuvelier-Roy nous offrent un très fructueux 
et savant échange sur le martinisme en un ouvrage qu’ils ont 
cosigné et dont le titre est à lui seul emblématique d’un des grands 
courants de la spiritualité occidentale : Les Hommes de Désir 1. 
Nous connaissons l’attachement de ces deux auteurs pour Louis-
Claude de Saint-Martin, sa pensée et son œuvre, et nous savons 
également l’étendue de leurs connaissances dans tout ce qui se 
rapporte à l’histoire des mouvements qui en perpétuent la mémoire 
avec plus ou moins de fidélité. Tout au long de ce livre riche en 
documentation, Xavier pose une batterie de questions à Serge, sans 
doute le plus grand spécialiste actuel du martinisme et de la franc-
maçonnerie, dont les réponses permettent d’éclairer une histoire 
pas toujours préhensible par le simple étudiant. Ainsi, revivent 
quelques personnages inoubliables que les plus anciens d’entre 
nous ont eu le bonheur de côtoyer : les deux Robert, Ambelain 
et Amadou, inséparables dans nos mémoires même si leur amitié 
connut quelques soubresauts par ci par là, Philippe Encausse, Serge 
Hutin, Gérard Kloppel, etc. Visitant le martinisme du XVIIIe siècle à 
nos jours, les auteurs ont, dans un esprit salutaire de clarification, 
pris grand soin de suivre la chronologie des événements marquants 
de cette « Histoire » passionnante qui voit défiler les éminentes 
figures de l’ésotérisme traditionnel. Chaque époque a laissé son 
empreinte et participé à la conservation et à l’enrichissement du  
« flambeau » qui est venu nous éclairer à notre tour. Fort à propos, 
Serge Caillet reprend les « Annales martinistes des origines à nos 
jours » lesquelles avaient été précédemment publiées par l’Institut 
Eléazar 2. Un cahier de photographies et un index bibliographique 
complètent cet ouvrage devenu dès sa parution incontournable.

« Peut-on devenir franc-maçon quand on est chrétien ? Voilà 
une question qui en a intrigué plus d’un et fait couler à ce jour 
des litres et des litres d’encre pas toujours… sympathique. Jean 

1 �« Le Mercure dauphinois », septembre 2012 - 240 pages, 17,50 €.
2 �www.institut-eleazar.fr/ 

Initiation_4_21012.indd   284 11/12/12   13:54



2 8 5

Les livres

Lancelin apporte quelques éléments de réponse en un ouvrage 
autobiographique : Chrétien et Franc-maçon 3. L’auteur, élevé 
en milieu catholique militant et violemment antimaçonnique, 
est en recherche d’un idéal et il s’est mis en quête d’une 
« adhésion maçonnique conforme à ses idéaux moraux et 
chrétiens ». Fort instruit en histoire de l’Église catholique et en 
droit canonique, ses rencontres successives avec monseigneur 
Roncalli (à l’époque futur Jean XXIII) et le révérend père 
Michel Riquet, prédicateur de renom et très proche d’une 
certaine maçonnerie, l’inciteront à entrer dans une obédience 
maçonnique déclarée chrétienne. Personnellement, ayant 
toujours été préservé de ce genre de questionnement et m’étant 
bien gardé de confondre « christianisme » et « catholicisme »,  
c’est-à-dire de prendre la partie pour le tout (importante nuance 
que semble négliger l’auteur), j’ai eu bien du mal à suivre le récit 
de la démarche de Jean Lancelin. Cette sorte de préjugé et de 
doute est étrangère à ma propre culture. Je souligne toutefois que 
cette remarque n’enlève rien à l’intérêt des propos développés 
dans ce livre.

S’il est un sujet récurent en franc-maçonnerie, c’est bien celui de 
l’initiation des femmes. Comme je ne suis pas de ceux qu’insupporte 
la présence des sœurs, je dirais volontiers que Jan Snoek, auteur 
d’un volumineux ouvrage titré Le rite d’adoption et l’initiation des 
femmes en franc-maçonnerie 4 et sous-titré « Des Lumières à nos 
jours », n’a pas à convaincre le convaincu que je suis devenu après 
avoir patiemment démonté l’un après l’autre les arguments des 
antiféministes en franc-maçonnerie et ailleurs. L’auteur, s’appuyant 
sur une documentation fournie et sans faille, retrace dans le 
détail l’histoire des différentes étapes qui ont conduit les femmes 
d’abord dans des loges dites d’adoption étroitement contrôlées 
par des loges masculines jusqu’à leur autonomie au sein de loges 
régulières regroupées en obédiences spécifiques. Il est vrai qu’au  
« Siècle des Lumières » qui n’était quand même pas sans ombres, 

3 �Éd. Dervy, septembre 2012 - 162 pages, 15 €.
4 �Éd. Dervy, octobre 2012, 642 pages, 25 €.

Initiation_4_21012.indd   285 11/12/12   13:54



2 8 6

Les livres

les femmes étaient tenues en général à l’écart de la vie sociale 
et, en particulier, des mouvements initiatiques, telle la franc-
maçonnerie. Cependant, souligne Jan Snoek, « vers 1750, 
nombreuses furent les femmes initiées comme les hommes, 
jusqu’à ce que le Grand Orient de France promulgue, en 1774, 
un rite dit d’adoption régissant les loges du même nom, celles-
ci étant les seules désormais à pouvoir recevoir des femmes ». Il 
faudra alors attendre deux siècles pour que la franc-maçonnerie 
féminine soit reconnue à part entière et que les sœurs jouissent 
des mêmes droits que les frères. Dans sa postface, Denise Oberlin, 
Grande Maîtresse de la Grande Loge Féminine de France (GLFF) 
note que, à ce jour, peu d’historiens se sont penchés sur « le pan 
féminin de la franc-maçonnerie et que beaucoup d’erreurs ont été 
véhiculées ». Ce qui relève encore l’intérêt de cet ouvrage qui sera 
désormais indispensable.

Georges Lerbet nous entrouvre les portes d’un des rites 
maçonniques les plus pratiqués dans le monde : le Rite Écossais 
Ancien et Accepté (REAA) en nous présentant Les 33 degrés 
Écossais et la Tradition 5. Cette troisième édition est préfacée par 
Yves Hivert-Messeca, historien de la franc-maçonnerie. Les titres 
des chapitres sont explicites : « De la matière à l’esprit », « La 
spiritualisation de l’homme », « L’incarnation de l’esprit », « La 
connaissance objective », « La pratique énergétique », « La quête 
du magistère ». Ce cheminement est celui du franc-maçon sincère 
et conscient du caractère initiatique de la franc-maçonnerie qui 
est propre à le conduire de l’état brut qui est celui de l’homme 
ordinaire au magistère qui fait de lui un « nouvel homme ». 
L’approfondissement du rite et de ses structures ésotériques 
donnent à la démarche maçonnique tout sa raison d’être.

Une préface de Jacques d’Arès introduit l’œuvre magistrale de 
Jean Phaure primitivement éditée en 1973 sous le titre suivant :  
Le Cycle de l’Humanité Adamique 6. On ne présente plus Jean 
Phaure, un des grands exégètes contemporains de la tradition 

5 �d. Dervy, octobre 2012 – 270 pages, 17 €.
6 �Éd. Dervy, octobre 2012 – 620 pages, 23 €.

Initiation_4_21012.indd   286 11/12/12   13:54



2 8 7

Les livres

ésotérique disparu il y a juste dix ans. Son œuvre littéraire lui 
survit et lui survivra longtemps. Le présent ouvrage qu’il appelle 
modestement en sous-titre : « Introduction à l’étude de la 
cyclologie traditionnelle et de la fin des temps » constitue une 
vaste fresque qui couvre douze mille ans, de l’Âge d’Or, temps 
de la connaissance spirituelle et de l’harmonie parfaite, jusqu’à 
l’âge de fer (ou Kali Youga) où triomphent l’ignorance, l’égoïsme 
et le mal, après avoir connu successivement les âges d’argent et 
de bronze. On aura reconnu sans peine que cet âge de fer est 
bien celui que nous vivons ; il suffit de regarder autour de soi 
et… en soi. Bien entendu, cette manière d’aborder l’histoire de 
l’humanité est étroitement liée aux enseignements bouddhistes et 
hindouistes et plus spécialement aux Védas. Jean Phaure prévoyait 
une « conflagration (cataclysme cosmique, guerre ou autre) qui 
purifiera l’humanité pour permettre le commencement d’un 
nouveau cycle, donc d’un nouvel Âge d’Or ». Est-ce pour le fameux 
21 décembre 2012 ? Comme il est peu probable que nous puissions 
livrer ce numéro de la revue avant cette date « fatidique », nous 
ne le saurons peut-être jamais… 

Pour poursuivre avec Jean Phaure, signalons que le numéro 450 
(3e trimestre 2012) de la revue « Atlantis » 7 lui rend hommage à 
travers les « secrets de Paris ».

3 �30, rue de la Marseillaise, 94300 Vincennes.

Initiation_4_21012.indd   287 11/12/12   13:54



2 8 8

Ils partaient aussitôt que montait l’horizon
Aux intimes lueurs de l’aube tamisée,
À l’heure où les sous-bois s’argentent de rosée,
Quand s’éveille et frémit la jeune frondaison.

Ils n’avaient ni parents, ni femme, ni maison,
Pour accueillir le soir leur démarche brisée,
Lorsqu’apparaît l’étoile à travers la croisée
Et qu’il faut réciter la dernière oraison.

Que voulaient-ils ceux-là qui marchaient en silence
De ce pas régulier qui frisait l’indolence
Sur ces mauvais sentiers qui n’en finissaient pas ?

Cherchaient-ils le secret de la vie immortelle
Comme le vieux Flamel qui vainquit le trépas
En suivant les chemins qui vont à Compostelle ?

Yves-Fred Boisset

Les   chemins  de  Saint-Jacques

Initiation_4_21012.indd   288 11/12/12   13:54


