L’Initiation Traditionnelle

Numéro 2 de 2014

Revue éditée par le GERME (Groupe d’Etudes et de Réflexion sur les Mysticismes Européens) et fidéle
a I'esprit de la revue L'Initiation fondée en 1888 par Papus et réveillée en 1953 par Philippe Encausse

Philosophie « Théosophie - Histoire
Spiritualité - Franc-macgonnerie - Martinisme

Le Christ chassant les marchands du Temple
Par Antoine-Jean-Baptiste Thomas (1791-1833)

En référence a I’article de Philippe Encausse « Les marchands du Temple »

Revue en ligne L’Initiation Traditionnelle n°® 2 de 2014
Avril, mai & juin 2014



L’Initiation
Traditionnelle

7/2 résidence Marceau-Normandie
43, avenue Marceau
92400 Courbevoie

Téléphone (entre 9h et 18h) :
0147 818479

Courriel :
yvesfred.boisset@papus.info

Sites Web :

wwwe.initiation.fr (site officiel)
www.papus.info (site des amis de
la Revue L’'Initiation)

ISSN : 2267-4136

Directeur : Michel Léger
Rédacteur en chef :

Yves-Fred Boisset

Rédacteurs en chef adjoints :
Christine Tournier, Bruno Le Chaux
& Nicolas Smeets

Rédactrice adjointe :
Marielle-Frédérique Turpaud

Les opinions émises dans les
articles que publie L’Initiation
Traditionnelle doivent  étre
considérées comme propres a leurs
auteurs et n’engagent que leur
responsabilité.

L’Initiation Traditionnelle ne
répond pas des manuscrits
communiqués. Les manuscrits non
utilisés ne sont pas rendus.

Tous droits de reproduction, de
traduction et d’adaptation réservés
pour tous pays.

Sommaire du numéro 2 de 2014
Les liens du sommaire ci-dessous sont cliquables

Editorial, par Yves-Fred Boisset

1

Hommage a Philippe Encausse (1906 - 1984)

. Homélie par Robert Amadou

. Une lumiére disparait, par Michel Léger

. Le Docteur Philippe Encausse : le
Martiniste, par Emilio Lorenzo

. Lettre a Philippe,
par Adrienne Servantie-Lombard

. Les marchands du Temple,
par Philippe Encausse

Du Logos et du Pére, par Jean Pataut
Le Taoisme, par Meleph Ashagar

Aventure de la vie, aventure de l'esprit,
Par Pierre Osenat

Deux poemes de Anne Thiolat-Goyen

Les livres

2

8

10

13

15

21

29

55

71

73


mailto:yvesfred.boisset@papus.info
http://www.initiation.fr/
http://www.papus.info/

Editorial

Quand ce numéro de la revue s’affichera sur les écrans de vos ordinateurs, nous serons
a la veille de commémorer le trentieme anniversaire de la désincarnation de Philippe
Encausse qui fut, de 1953 a 1984, I’ame de la revue.

Philippe Encausse naquit en 1906 ; il était le fils du mage Papus, fondateur de 1’Ordre
Martiniste, du Groupe Indépendant d’Ftudes Esotériques et de la revue
« L’Initiation », tout ceci dans la décennie 1880 et tout en poursuivant de sérieuses
études de médecine.

Papus était de ces étres sur lesquels la fatigue n’a guére de prise. Ne disait-il pas : « On
se repose d’un travail en en faisant un autre » ? Son fils hérita de cette puissance de
travail comme en témoignent ses multiples activités simultanées : sportives (champion
universitaire d’athlétisme), €ditoriales (chroniqueur dans deux journaux et dans une
station radiophonique dans les années 1930), administratives (membre d’un cabinet
ministériel et conseiller du Comité Olympique frangais) et... initiatiques.

En 1953, haut fonctionnaire au Ministére de la Jeunesse et des Sports, il réveilla la
revue qui s’était endormie a la veille de la Premiére Guerre mondiale, cependant que,
dans le méme temps, il raviva les couleurs de 1’Ordre Martiniste puis fonda une (puis
bientdt deux) loges magonniques au sein de la Grande Loge de France, cette obédience
qui, avait jadis blackboulé la candidature de son pere. Quelle revanche ! Ces deux
loges portent le méme nom : la premicre s’honore du titre distinctif de « Papus », la
seconde de celui de « Gérard Encausse ». On sait qu’il s’agit du méme personnage et
quel personnage !

Il nous a paru naturel de consacrer le présent numéro de «L'Initiation Traditionnelle»,
fille de « L’Initiation », au souvenir de Philippe que j’ai eu le privilége de rencontrer
pour la premicre fois en 1959 et qui m’a tant appris tout en modérant ma fougue
quelquefois excessive, je le confesse. Mais, on n’est pas éternellement jeune...

Dans la livraison datée d’octobre 1984 (n° 4/84), nous avions publi¢ plusieurs
hommages que ses plus proches amis lui avaient rendus lors de ses émouvantes
obséques : Robert Amadou, Michel Léger, Emilio Lorenzo, Adrienne Servantie-
Lombard et moi-méme. A I’intention de ceux qui ne I’ont pas connu et ainsi n’ont pas
pu bénéficier de son regard fraternel qu’il conserva jusqu’au dernier jour méme quand
il fut frappé de cécité, nous republions ces hommages en témoignage de
reconnaissance et « d éternelle mémoire ».

Il repose au Pére-Lachaise dans le caveau familial avec son grand-pére (Louis
Encausse) son pere (Papus), sa sceur Louise et son épouse (Jacqueline). Chaque année,
fin octobre, leurs fidéles se réunissent quelques instants autour de leur tombe.

Yves-Fred Boisset,
rédacteur en chef.



Homélie
Par Robert Amadou

J’ai combattu le bon combat, j’ai achevé la
course, j’ai gardé la Foi. Désormais, la
Couronne de Justice m’est réservee  le
Seigneur, le Juste Juge, me la donnera

dans ce jour-1a, et non seulement a moi,
mais encore a tous ceux qui auront aime
Son Avénement. (ILTIM. 1V, 7-8)

«Mes Freres, mes Sceurs,

Notre athlete, a 78 ans, a terminé sa course. J'imagine, mon Vieux Philippe, mon bon
Philippe, quel rire papusien t’etit pris en observant que c’était au moment de [’arrivée
du Tour de France...

Au combattant du bon combat, n’en doutons pas, Freres et Sceurs, [’Eternel notre
Dieu, le Seigneur des Armées, que Philippe nommait de préférence «Le Pére» ; notre
Pére a tous, ayant égard a ses mérites, et dans Son infinie Miséricorde — dont
participaient les plus certains et les plus hauts de ses mérites — ne doutons pas qu’il
ne lui accorde, la Couronne.

Nous sommes rassemblés a la demande de Philippe. Que notre Désir, apres avoir
certes rejoint le Sien, n’en diverge pas. Evoquons donc le souvenir d’un homme ;
instruisons-nous, édifions-nous a [’exemple d’un croyant et d’un connaissant ; mais
surtout, qu’enfin la mémoire et la lecon s’épanouissent, en priant pour un Frere, en
priant avec lui.

-1-

Philippe Encausse, il y a peu d’années, avait été sollicité de revoir un paragraphe qui
récapitulait sa carriére ; entendez : cet aspect de sa carriére qu’il disait profane. Voici
ce curriculum-vitae, et aucun remords ne me viendrait s’il vous amenait & esquisser un
sourire devant la trace d’une minutie administrative... ce Haut-Fonctionnaire riait lui,
qui rit beaucoup, quand I’un de ses amis I’en taquinaient comme d’un travers.

Docteur en Médecine ; sportif pratiquant ’athlétisme de compétition, ancien champion
de Paris et de France, scolaire et universitaire, de saut (longueur, hauteur) ; Inspecteur
Général, Chef des Services de Médecine appliquée a 1’Education Physique et aux
Sports (Ministére de I’Education Nationale) ; organisateur du contréle médical des
activités physiques et sportives en France (sa formule : « le Sport doit étre au service
de I’Homme et non pas [’Homme a celui du sport ») ; journaliste, avant-guerre, a I’un
des deux grands quotidiens parisiens du soir, et a I’hebdomadaire «Match» ;

e



chroniqueur a «Radio-Cité» puis, pendant de longues années, a la «Radiodiffusion
Francaise»™.

Voila, n’est-ce pas, la réussite d’une vie d’homme, et encore n’avons-nous survolé
qu’'un pointillé. C’est que ’homme avait suivi les régles et que, selon 1’Apdtre,
I’athléte n’est pas couronné s’il n’a pas combattu selon les régles? . Mais a la Régle
Supréme, qui gagne la Couronne immarcescible, il y adhéra de tout son étre, oserais-je
dire «viscéralementy... et elle embrasse toutes les autres, soit humaines ou divine,
Divine elle-méme ; elle les transmute. « De son oubli — criait Tolstoi — vient le
malheur du monde : qu’il n’est point de relation humaine ou [’on puisse agir sans
amour ».

Or, Philippe ne se méprenait pas sur la paille des honneurs, qu’il appréciait dans leur
ordre. S’il avait des coléres redoutées, quoiqu’on le slit incapable de rancune, ¢’était au
fond de lui et dans la plupart de sa pratique quotidienne, un doux, ¢’était un humble.
Sa force intérieure opérait la métamorphose : « du fort, est sorti le doux »®. L humilité
s’y assortit. La gouaille, alli¢e au golt des imparfaits du subjonctif... ferait la
miniature de cet homme entier dans sa variété.

Mais le trait dominant, la racine : sa générosité. La générosité de Philippe Encausse, sa
bonté, furent—elles, sont... car notre Dieu n’est pas le dieu des morts — immenses,
extraordinaires, merveilleuses, sublimes. Sublimes en vérité, car I’héroicité du don
tient a Dieu méme*. C’est a I’'image de Jésus que Philippe fut doux et humble de
ceeur’. C’est au conseil évangélique qu’il rapportait sa recherche d’une perfection qui

est celle de Dieu® et qui est par conséquent, celle de I’ Amour’.

Philippe Encausse, disciple de Jesus-Christ. J’atteste de sa Foi, en méme temps que de
sa Vertu ; je veux dire la puissance et I’efficace de son amour du Pére, et dans la
foulée? de tous les fils et de toutes les filles du Pére. J’en témoigne ; combien d’autres
en ce Sanctuaire, chez vous Fréres et Sceurs, a travers la France, a travers le monde,
pourraient en témoigner !...

Oui, j’atteste — avec son amour que ne décourageaient ni les offenses, ni le pardon des
offenses — de la Foi de Philippe Encausse. J’atteste de sa certitude qui n’était pas
seulement de Foi, mais aussi de Connaissance ; «de Gnose» pour reprendre avec lui, le
mot de Paul et des Péres de I’Eglise d’Orient, et des Occultistes, c’est-a-dire des
[Muminés d’Occident, parmi lesquels il se rangeait. Non pas d’une «pseudo-Gnose»,

1 Ap. Préface R.A. a Ph. Encausse - PAPUS, Belfond, 1979, page 11.
2¢f. IL.TIM. 11.5

% Juges. XIV.14

dcf.l.10.IV. 7

5Mt. XI. 29

6 ¢cf. Mt. V.48

“cf.1.10.1V.8,16.7

8 cf. Mt. XXII. 36-40

.



selon I’expression péjorative d’Irénée de Lyon, la ville si chére a Philippe, mais d’une
Gnose authentique, ou la Religion se perfectionne.

Les demi-savants, en Théologic comme ailleurs, sont les pires, et d’autant pires...
qu’ils endommagent les Choses de Dieu ; opposant la Foi a la Gnose, la Foi a la
Connaissance, ne prétendent-ils pas a la caution de Clément d’Alexandrie, en lui
attribuant cet axiome : « la Gnose, la Connaissance, est supérieure a la Foi » ?... Or,
la phrase est apocryphe, elle est tronquee. Clément dit ceci, qui est tout-a-fait
différence, et vrai : « la Foi doit étre cultivée par la Connaissance et comme telle, elle
est supérieure a la Foi-nue ». La Foi culminant en Gnose, est supérieure a la Foi-
nue... « elle conduit vers la fin sans Fin et Parfaite, nous enseignant a l’avance que la
Vie que nous aurions en Dieu, avec les dieux, une fois libérés de tout chatiment et de
toute peine que, par suite de nos péchés, nous subissons en vue d’une éducation
salutaire »°.

Philippe, adepte de cette Gnose, m’a souvent rappelé, malgré soi, la pensée de Fénelon
pour qui la Tradition Esotérique, 1’apanage du Gnostique selon Clément et
’orthodoxie, se confond avec la Religion du pur-Amour?®

Autrement «la Voie du Ceeur», la «Voie Cardiague», a lancé Papus, Papus !... Pardon
Philippe, de n’avoir pas encore prononcé le nom de ton Pere, sauf afin d’évoquer tes
gaités (mais quel heureux prétexte !...). «Fils de Papus» : aucun titre humain que tu
prisasses davantage. Du moins, en est-il un second que la pudeur et les circonstances
t’incitaient & moins divulguer : «Fils de Maman Jeanne»... Avec quelle fierté de bon
aloi en revanche, tu revendiquais le parrainage de «Monsieur Philippe» ;
«thaumaturge et homme de Dieu» as-tu écrit ; le «Maitre Philippe de Lyonx». lls ne
cessaient entr’autres, de te parler, au passé et au présent. Ils entrent au Présent Eternel,
dans le dialogue qui n’en finira pas de t’unir au Seigneur... Veuille-T Il ne nous en
point exclure !...

Ta These traitait en 1935 de Sciences Occultes et Déséquilibre Mental, avec une
double compétence et une sagesse précoces. Tu n’as cessé, en ta qualit¢ méme
d’Occultiste déclaré, de prévenir contre ces divertissements, ces imprudences, parfois
ces méfaits... qui relévent au jugé d’un de tes trés anciens Compagnons, du «bricolage
en Astral» ; mais « examinez tout et gardez ce qui est bon »*1... encore I’Apdtre. Loin
de tacher a contraindre 1’Au-Dela de se produire, tu communiais en permanence avec
les esprits et les cceurs, ou qu’ils fussent — sont-ils partout ?... sont-ils nulle part ?... —
et parfois, souvent, s’en concrétisait une communion sensible.

Ta Foi, Philippe, ta Connaissance puisée a des sources limpides et fécondantes, ton
expérience, il faut 1’alléguer de I’Invisible, jusque sous des formes modestes que
I’ Amour sublimait apres les avoir suscitées, t’en avaient fourni, maintes fois confirmé,

9 Stromattes. 1. 9. VII. 9 ,
10Cf, Fénelon «Le Gnostique de St-Clément d’Alexandrie», Edition P. Dudon, Beauchesne, 1930
1. Thess. V. 21



la preuve : a la mort, I’ame quitte le corps, en attendant la Résurrection Finale, et
survit ; aussi, tu refusais de prononcer le mot «mort», de méme qu’est sacrilége ce
nom sur le Treizieme Arcane majeur du Tarot adopté par les Bohémiens auxquels les
Encausse ne sont pas étrangers ; tu lui substituais «désincarnation».

Cet athléte, ce lutteur est notre Frere a tous en Humanité ; a beaucoup dans la Foi et
dans la Connaissance. Nombreux sont ceux, dans cette Maison de Priere et sur un
immense espace, les Fréres et les Sceurs particuliers de «Fils de la Lumiére», de ce
«Supérieur Inconnu» qui avait une vocation de Serviteur.

C’est afin d’appliquer sa science, tant profane que sacrée, sa gnose, et de 1’accroitre
grace a I’exercice, qu’il s’enrdla dans une Confrérie Spirituelle, dont le Devoir est
d’aider chacun a mieux pratiquer sa Religion quelle qu’elle soit, par un Culte unanime
au Grand Architecte de 1’Univers. « La Franc-Macgonnerie est une Grande Dame », se
plaisait a répéter Philippe Encausse... dans sa bouche, quel éloge !!...

Il réveilla encore en 1952, une autre Société¢ d’Initiation, telle que Papus 1’avait
fondée : I’Ordre Martiniste. L’Ordre Martiniste consiste, selon Papus et selon Philippe
Encausse, en «une Chevalerie du Christ» dans la mouvance de Louis-Claude de Saint-
Martin ; et pour ce Théosophe au siécle des Lumieres : « [’Initiation consiste a se
rapprocher de son Principe ». Philippe Encausse était de ces Initiés-La... et il
travaillait a en élargir le Cercle.

Enfin, Philippe ne se départit jamais de son attachement & une petite Eglise dont
Papus, I’un de ses Evéques, avait exalté 1’affinité avec 1’Ordre Martiniste : /’Eglise
Gnostique, qui tire son sens d’exprimer, a sa maniére, I’Eglise Intérieure de tous les
croyants-connaissants. Nul ne fut pourtant moins sectaire que Philippe Encausse :
vassal de Dieu seul, et de Son Christ. La Regle qu’il a voulue pour cette Cérémonie, le
manifeste. ..

-1V -

« Philippe, suis-Moi ... »*2; a ’Appel de Jésus, notre Philippe avait répondu. Or, la
Voie Cardiaque est tout autant volontaire, et il y faut une ascese. L’ascese de Philippe
—son entrainement, pourquoi pas ?... — I’ Apotre, une fois encore, I’expose : « Revétez-
vous de toutes les armes de Dieu, afin de pouvoir tenir ferme contre les ruses du
Diable. Car nous n’avons pas a lutter contre la chair et le sang, mais contre les
dominations, contre les autorités de ce monde de ténébres, contre les esprits méchants
dans les lieux célestes. C’est pourquoi : prenez toutes les armes de Dieu, afin de
pouvoir résister dans le mauvais jour, et tenir ferme aprés avoir tout surmonté. Tenez-
donc ferme, ayez a vos reins la Vérité pour ceinture ; revétez la cuirasse de la Justice.

210.1.43



Mettez pour chaussures a vos pieds, le Zéle que donne 1’Evangile de la Paix ; prenez
par-dessus tout cela, le Bouclier de la Foi, avec lequel vous pourrez éteindre tous les
traits enflammés du Malin ; prenez aussi le Casque du Salut, et [’Epée de [’Esprit qui
est la Parole de Dieu. Faites en tout temps par I’Esprit toutes sortes de prieres et de
supplications. Veillez a cela avec une entiére Persévérance, et priez pour tous les
saints. »*3

Si cet «Enfant de la Clarté» sut ne le céder en rien aux enfants des ténebres sous le
rapport de ’habileté — c’est aussi Parole d’Evangile** — Philippe Encausse, grand rieur,
fut, i1l est devenu plus que jamais «un grand Prieur» (mais je crois qu’il continue de
rire...). «Philippe, suis-moi...», et I’Appel a retenti de nouveau le dimanche 22 juillet,
et il lui edt réjoui plus encore de constater que c¢’était dans 1’Eglise Latine, la Sainte-
Marie-Madeleine. «Philippe, suis-moi...», Philippe Encausse a donné a manger a ceux
qui avaient faim, a boire a ceux qui avaient soif, il a accueilli les étrangers et vétus
ceux qui étaient nus, il a visité les malades et les prisonniers de toutes sortes. Ce
faisant pour le Christ, il I’a fait au Christ ; or, la Promesse dicte : « Venez les bénis de
mon Peére, recevez en héritage le Royaume qui vous a été préparé depuis la Fondation
du Monde. »*°

-V -

Mais : qu’est-ce que ’Homme ?... Qui sommes-nous ?... J’entends Philippe répondre
dans son langage imagé, attentif aux petits : « des fourmis ». Philippe a péché comme
tout homme, et il savait qu’avant la Béatitude, des stades peuvent s’imposer pour la
purification, et que les prieres de tous les Freres et de toutes les Sceurs aideraient a les
passer ; ses amis se sont relayés dans 1’Oraison autour de son lit d’agonie tranquille.

Aujourd’hui, je vous le demande Fréres et Sceurs, avec la simplicité que Philippe m’a
commandée : «prions Dieu, prions le Pére de lui pardonner ses fautes et ses
faiblesses, afin que la Promesse s’accomplisse». Et prions le Seigneur des Mondes
qu’ll maintienne entre Philippe et nous, nous qui I’aimons et nous efforgons, le chagrin
de la rupture physique surmonté, de suivre le seul Maitre en sa compagnie — prions
Notre Pére de maintenir cette Fraternité active.

La Parole de Dieu, qui demeure eéternellement, et ceux qui y ont cru et la
connaissent... la Parole de Dieu doit étre notre derniére Parole. Papus 1’introduira
tandis que, tout pres de nous et avec nous, prie notre bon Philippe, notre vieux
Philippe, notre Philippe a jamais vivant dans la Jeunesse de Dieu.

13 Eph. VI. 11-18
4 ¢f. Luc. XVI.8
15 Mt. XXV. 34 et supra : cf. 35-45



-VI -

« L’Initié qui meurt a la Terre a, pendant quelques instants, la sensation d’un
délicieux enlévement ; il vogue sur un beau fleuve, emporté par une gracieuse
nacelle ; ou il vole doucement dans ['immensité céleste. Telle est la récompense de
ceux qui, méme une seule fois, ont été en rapport avec Notre Seigneur. La mort, c’est
la rentrée a la Maison...

« La Mort n’est terrible que pour ceux qui ne la connaissent pas... Dieu seul, notre
Seigneur Jésus-Christ, apres avoir tué les voies terrestres, a repassé la Porte d’Ivoire,
a repris ce Corps sur lequel les lois de destruction s’étaient vainement exercées, et
s est écrié - O Mort, ol est ta victoire ?... O Mort, ou est ton aiguillon ?...».

Et cela n’est pas seulement écrit dans le Livre Terrestre des Evangiles ; cela est écrit
en images ineffacables dans le Livre Eternel et Vivant ol mon Maitre, que son nom
soit béni, m’a fait épeler les visions que je suis trop indigne pour lire ; car je ne sais
qu’'épeler, et je ne sais pas encore lire. Et 13, voyant comment il suffit & Louis-Claude
de Saint-Martin, de lever un rideau pour passer d’'un monde dans 1’autre... grace aux
Guides que lui fournit notre Réparateur qui leur a montré la VVoie — j’épéle avec Saint-
Paul : «O Sépulcre, ol est ta victoire ?... O Mort, o est ton aiguillon ?...»

AMEN...

Homélie prononcée en I’Eglise Evangélique (123, avenue du Maine — 75015 Paris)
lors des Obseéques de Philippe Encausse, selon le Rite Syrien d’Antioche, le 27 juillet
1984 a 10h30. Les priéres d’accueil et de congé, furent prononcées par Monsieur le
Pasteur Maurice Jean-Charles.

L’Inhumation eut licu le méme jour, a 12h.30, au Cimetiére de I’Est — dit du Pere-
Lachaise (93°Division, dans le caveau ou reposent aussi les dépouilles de Papus, de
ses parents et de sa sceur Louise).

Le triple Hommage de son fils Gérard, des Loges «Papus» et «Gérard Encausse» (de
la Grande Loge de France) et de I’Ordre Martiniste, précéda la Bénédiction finale du
corps de Philippe Encausse.

16 Papus «Louis-Claude de Saint-Martin» - 1902, pages 76-79. Cf. Osée, XI11.14 ap. | Cor.XV.55



Une lumiere disparait

Par Michel Léger

PHILIPPE ENCAUSSE : Directeur, Rédacteur-en-Chef, Administrateur, Secrétaire, il
était tout pour la Revue «L 'Initiation» qu’il avait réveillée en 1953. La Revue était «sa
chose» jusqu’a ses derniers jours ; il en fit une affaire personnelle, que ce soit du
contenu, des articles, de I’administration, de la publication.

Depuis son opération aux yeux, sa vue avait nettement baissée avec un dixieme a 1’ceil
droit et deux au gauche ; il ne voyait plus, et cela le faisait extrémement souffrir ; pour
un homme actif, bouillant, cela était dur, ¢’était véritablement sa derniére épreuve. En
1982, au cours d’une réunion, Philippe nous déclara qu’il voulait arréter la publication
de la Revue pour des raisons de santé, les médicaments qu’il prenait diminuant
considérablement ses capacités ; d’autre part, il y avait des difficultés financieres, et
tout cela I’empéchait d’assumer dorénavant ses taches.

D’un commun accord, nous lui proposdmes une solution : constituer une équipe
capable durant une année, de poursuivre la publication ; car I’arréter, méme une année,
c’était signer son arrét de mort, perdre nos abonnés fidéles ; supprimer la Revue,
c’était ne plus avoir d’organe officiel de I’Ordre Martiniste. Toutes les possibilités
furent envisagées : tel qu’avoir deux feuilles libres évoquant la vie de 1’Ordre et
réservées aux seuls membres ; ainsi que vendre la Revue et la transformer en une
Revue a grand tirage. N’oublions pas que sur huit cents abonnés, deux cents seulement
étaient membres de notre Ordre et donc, arréter la Revue ¢’était perdre le contact avec
les membres isol€s, et les autres groupements spiritualistes. L’équipe de transition fut
mise sur pied: Michel Léger, Claude-Denise Pageaut, Monique Biron, Marcus,
Jacqueline Encausse, et Yves-Fred Boisset, Philippe Encausse restant Rédacteur-en-
Chef.

Au cours des années durant lesquelles nous elimes la chance de travailler avec lui,
nous vimes un homme d’action plus qu’un chercheur ; le bon sens dominait en lui. Il
eut le mérite d’apprendre «a aimer son prochain par [’exemple» a ceux qu’il initia au
Martinisme ; il désirait aider les autres, tous ceux qui avaient des difficultés ; pour
cela, il enseignait en tout premier lieu «le respect et I’amour du prochain».

«Soupe au laity, il I’était... mais il savait aussi rapidement, pardonner ; il savait
oublier les rancunes, avait horreur de la médisance et des ragots. Il prenait toujours le
temps pour écouter 1’autre, en lisant ses écrits, en lui mettant un petit mot s’il ne
voulait pas qu’on le publie dans la Revue. Il n’avait de repos que lorsque la personne
qu’il savait dans I’embarras ou la maladie, avait retrouvé son équilibre.

Il avait pour lui, les grands et les petits, ceux qu’il écoutait, qu’il voulait voir publier
dans la Revue, et ceux qu’il voulait aider en les publiant ; ¢’était pour ainsi dire «une
récompense» pour ceux qui essayaient de servir de leur mieux. Homme simple avant
tout, direct, il avait le don de la communication ; n’oublions pas qu’il avait été

e



journaliste pendant plusieurs années : il décrivait simplement, n’affichant jamais ses
connaissances, mais toujours admiratif de celles des autres. Pointilleux, méthodique, et
ne laissant jamais partir «le bon a tirer» tant qu’il n’avait pas tout relu jusqu’a la
derniere virgule.

Son Parrain «Monsieur Philippe», était toujours présent ; il avait par le choix des écrits
de son Pére, fait admirer «Papus» et tous ses livres. Souvent il disait : «quand j’ai
redonné vie a la Revue «L’Initiation» et a [’Ordre Martiniste en 1952 et 1953, j étais
un enfant et je ne savais pas ce qui m attendait sur le chemin...» ; mais il a toujours
foncé et gagné la bataille.

Philippe, au nom de tous les lecteurs de la Revue, de tous nos chers abonnés, nous te
disons MERCI de nous avoir apporté du réconfort au cceur, des connaissances, des
certitudes dans ce monde troublé, et d’avoir su transmettre le Flambeau. Crois-bien
que nous saurons donner suite a ton (Euvre, en la continuant ; en sachant passer le
Flambeau, tu nous as montré que «la Lumiere ne doit pas rester sous le boisseau»,
mais luire au grand jour.

Mon Cher Philippe bien-aimé, si ces quelques lignes retracant ta personne physique,
me paraissent bien insuffisantes... c’est que mon émotion est grande. Je me revois
encore au cours d’une Initiation, a cet instant bouleversant ou — de tes mains
magnanimes — tu m’as ouvert la vie a la Lumiére ; alors, tu as déposé sur mon front un
baiser paternel — ma gratitude en est restée toujours vivace. En t’assurant de faire de
mon mieux pour participer a la poursuite de ton (Euvre... AU REVOIR et «Haut les
Caeurs».



Le Docteur Philippe Encausse : le Martiniste

Par Emilio Lorenzo

Notre Bien-Aimé Frére Philippe n’est plus physiquement... Une fois de plus, il nous a
devancés. Il s’était attelé a de nombreuses taches, afin que La Tache f(t accomplie ; ce
sera a nous de le suivre dans quelques-unes de celles qui lui étaient cheres.

Inspiré par son Pere le Docteur Gérard Encausse «Papus», et animé par un amour filial
sans réserve, il avait redonné force et vigueur a I’(Euvre que ce Pére hors du commun
avait entreprise, assurant en 1952 la resurgence de [’Ordre Martiniste de Papus. En
aolt 1960, Henry-Charles Dupont, Souverain Grand Maitre de 1’Ordre Martiniste, lui
transmit sa succession®.

Sous 1’égide de Philippe Encausse, comme du temps de son Pére, 1’Ordre Martiniste
avait essaimé dans le monde entier : en Europe, en Amérique du Nord et du Sud, en
Afrique, le Martinisme aide les chercheurs de la vérité a retrouver une Voie Initiatique
les conduisant a la Réintégration.

Le Docteur Philippe Encausse avait pris sa retraite anticipée au Ministére de la
Jeunesse et des Sports, pour se consacrer entierement a notre Ordre Vénérable.
Quelques années plus tard, la formidable extension de notre Ordre Martiniste
demandait un travail trop lourd pour notre Frére, 4gé alors de soixante-neuf ans ; en
effet, il en assurait personnellement la gestion. En 1975, il proposait a la Chambre de
Direction un Protocole donnant 1’indépendance administrative aux pays étrangers qui,
sous ’autorité et la responsabilité d’un Souverain Délégué National, demeureraient
initiatiquement rattachés a 1’Ordre Martiniste.

C’est ainsi que de 1975 a 1979 j’ai repris, sous son regard bienveillant et sa vigilance
attentive, les différentes tdches inhérentes a la gestion de I’Ordre. En octobre 1979, il
me transmit initiatiquement la Grande Maitrise, et administrativement la Présidence de
I’Ordre Martiniste. Il restait toujours pour moi le Frere ainé disposé a donner un bon
conseil, a me soutenir et méme a défendre a mes cotés, I’intégrité de 1’Ordre qu’il
chérissait tant... Je tiens ici a rendre témoignage d’une facon d’étre droite et fiere,
d’une intelligence remarquable et de qualités de coeur connues de la plupart d’entre

Nous avions un projet qu’il n’a pas eu le temps de voir achevé : notre Bien-Aimé Frére
animait une Chaine de Priére ; des hommes et des femmes de bonne volonté se
recueillaient ensemble, et priaient pour des étres se trouvant dans la détresse physique,
morale ou autre...

1 Voir : PAPUS, par le Docteur Philippe Encausse — Belfond. 1979. Page 58.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

.



Quelques jours avant sa désincarnation, il m’appela pour me dire qu’il serait bon que
cette Chaine de Pricre fut reprise au sein de 1’Ordre Martiniste, et qu’il aimerait que
nous nous penchions ensemble, une fois de plus, sur le texte qu’il était en train de
préparer.

L’appartenance a cette Chaine ne devait en aucun cas étre obligatoire mais, bien au
contraire, serait réservée a ceux ou celles qui voudraient bien assurer une réponse
prompte, et faire preuve de persévérance lorsqu’un appel nous toucherait. Ce qui était
un projet, est devenu une réalité.

Papus avait trouvé en Philippe Nizier (1849-1905), un homme particulierement bon
qui habitait Lyon, et que ’on appelait «Maitre-Philippe», un Guide et un vivant
exemple de charité chrétienne. Les derniéres années de 1’éminent Occultiste en furent
transformées. La aussi, a I’instar de son Pere, notre Philippe suivit la Voie du Ceeur.
Maitre-Philippe avait été son Parrain et avait, par la suite, présidé a sa vie a chaque
moment et jusqu’a la fin.

Ces trois-étres n’avaient qu’un seul Maitre : Celui qui a montré a tous le Chemin du
Golgotha, et le Retour radieux au Sein du Pere ; Celui qui a préché par I’Exemple et
qui, aprés avoir discuté avec les Rabbins de son Peuple «Maitres es-Kabbaley... disait
que « nul ne rentrerait dans le Royaume du Pére s’il ne devenait comme un enfant ; et
que, si on frappait a la Porte, elle vous serait ouverte si la Foi y était aussi ».

Ces trois-étres étaient des hommes d’action, chacun a son niveau ; et aucun ne nous
demande d’étre comme eux, mais nous pouvons tous essayer d’agir. Comment ?...
Encore une fois, Papus nous vient en aide dans son Traité Elémentaire de Science
Occulte, ou il dit que I’Homme a une constitution ternaire : le plan physique, le plan
astral et le plan spirituel. Le plan physique est dirigé par [’instinct ; [’astral se divise
en plan émotionnel et plan mental ; le plan spirituel se sert de /’intuition pour amener
I’étre a évoluer, et ainsi harmoniser le tout. Si nous voulons étre aptes a aider les
autres, dans la mesure ou cela est permis par le Ciel?, on doit agir sur tous les plans a
la fois, et remettre finalement a 1’Esprit notre volonté et notre don. Papus nous dit que
si le plan mental n’est qu’un plan de réflexion et ne crée rien par lui-méme, celui du
sentiment est créateur mais encore faut-il en fixer ses effets.

Pour gue notre Oraison intelligente soit agissante et devienne une priere efficace, le
support du physique est indispensable ; la monnaie d’échange s’appelle La Charité,
acte débarrassé de tout intérét personnel, parfaitement pur «parfaits, comme votre Pére
Céleste est Parfait...» (Math.Chap.5, 48). La pri¢re n’est vivante qu’autant qu’elle est
accompagnée d’un acte qui colte et qui vivifie le cceur. Si vous étes pauvre, vous
pouvez aller consoler des étres désespérés, des malades, des prisonniers, des filles
publiques ; vous donnez un peu de votre temps — la seule richesse que vous ayez —
pour les autres...

2 Voir dans Le Maitre-Philippe de Lyon du Docteur Ph. Encausse (Editions Traditionnelles, 1982)
comment la permission du Ciel était demandée avant que d’entreprendre une guérison.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

e



Cet acte qui colte et qui vivifie le cceur dont parle Papus, doit précéder la priere. Aux «
c6tés de Philippe Encausse, nous commencions par remercier, puiS nous nous

efforcions de tout coeur de pardonner a nos ennemis (voir : Math.Chap.5, 44). Vous

pouvez commencer ou finir par vous-méme, ceci fait aussi partie de la Pratique !...

« Celui qui s entraine au pardon des ennemis, a la priére et aux actes qui dynamisent

ses principes supérieurs, est completement a [’abri de tout mal... ».

Une fois ce nettoyage préliminaire accompli dans I’intimité de notre cceur, et sans
autre juge que notre propre conscience, laissons Papus nous dire comment il faut
prier : « la priére a une influence considérable. Par «priere» nous entendons : tout
acte spirituel qui provoque réellement [’influence des Forces d’En-Haut. Pour étre
active, la priére doit étre vivante au point de vue social ; c’est-a-dire que prier ne
consiste pas a dire automatiquement des paroles élevées, en se mettant a genoux ;
mais qu’il faut s efforcer de tout ceeur de pardonner a ses ennemis, de demander pour
eux la Lumiere, car Dieu a ce caractere qu’ll aime nos ennemis autant qu’ll nous aime
nous-mémes ».

C’est en effet par des mots aussi simples et usuels, par une action soutenue et
journaliere que I’on acquiert I’habitude, saine entre toutes... de s’adresser au Pére, et
de Lui demander pour Ses créatures. C’est une des tdches du Martinisme. Pour
Philippe Encausse, qui vient de se dérober a nos yeux physiques, elle était primordiale.

N.B. : les paroles que nous avons empruntées a Papus, sont tirées de son Opuscule
L’Envoitement - Troisieme édition — Henri Durville 1935.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



Lettre a Philippe

Par Adrienne Servantie-Lombard

Cher Philippe,

Maintenant que tous tes Freres et amis t’ont rendu hommage, permet qu’a notre tour,
les femmes que tu as initiées au Martinisme, viennent te dire leur gratitude et leur joie
de t’avoir connu.

Tu as toujours su, avec discernement et bonté, choisir et diriger celles que tu pensais
capables de continuer a ceuvrer dans le sens ou ton Pére bien-aime, Papus, aurait aimé
les voir travailler pour le Bien de 1’Ordre Martiniste.

Avec ton soutien, ta cheére épouse Jacqueline a été 1’une des premicres de notre
génération, a réunir des femmes pour travailler au Nom de 1’Idéal de notre Ordre, et en
toute Fraternité. Ce fut la création du Groupe «Amélie de Boisse-Mortemart» (rue de
Liege) ; Jacqueline était notre savante Présidente; Suzanne Michon, une Oratrice
exceptionnelle, avec une tres belle voix ; Suzanne Perret, toute douceur pénétrante et
patiente ; Maria Lorenzo et moi-méme, attentives et a I’écoute ; et d’autres Sceurs,
dont j’ai oubli¢ les noms (qu’elles veuillent m’en excuser).

Puis, peu a peu, tu as guidé certaines d’entre nous vers la formation d’un Groupe
Mixte; et ce furent des années bénies, ou le Martinisme se développait
harmonieusement, sous ta houlette. Quand tu m’as proposé la présidence du Groupe
«Paul Sédir» et transmis D’Initiation, dans ton Oratoire ou des notes cristallines
vibraient, je me sentais si incapable de succéder a notre chére Sceur bien-aimeée
Suzanne Perret (présente avec Jacqueline)... Mais tu es venu a la premiére Réunion,
puis a la deuxiéme pour écouter et m’encourager. A celles que tu avais désignées, tu as
donné le départ pour un long, laborieux et beau Travail au sein de 1’Ordre, et nous
avons suivi tes conseils éclairés.

Maintenant Cher Philippe, que tu vis «la Vraie Vie» pres de ceux que tu as aimes et
que tu désirais tant retrouver: ton Pere, ta chére Maman, Monsieur-Philippe, et
d’autres que toi seul connaissais, nous sommes sur cette Terre comme une famille qui
a perdu un des siens; et pourtant, nous savons que tu es heureux, en paix, sans
souffrance, enfin !...

Nous avons tous tant admire ta vaillance devant cette cécité. Je te revois, le 30 juin, au
Banquet en face de moi, riant des anecdotes que tu racontais en écho avec ton cher
Frere Paul Corcelet, assis a sa droite. Quel visage heureux, paisible, sans rides
aucunes, tu présentais ce soir-1a... cela m’avait frappée, on aurait dit que tu voyais !...

Et c’est ainsi que je conserve ton image : celle de la Joie et de son partage avec tous
les Fréres et les Sceurs présents dans ces instants-la ... En fin de soirée, nous avons

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



tous chanté avec toi, si heureux : «Ce n’est qu'un au-revoir...» etc. C’est tellement
vrai pour chacun de nous.

Pour un instant je te quitte, en te redisant: « Cher Philippe, puisque tu nous as
transmis le Flambeau, nous te renouvelons ici, notre Promesse, notre Serment. Tu sais
que nous continuerons a ceuvrer, pour le Bien du Martinisme et de |’Humanité, dans la
Voie que tu nous as tracée : celle du bon sens et de I’Amour fraternel ».

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

.



Les marchands du Temple

Par Philippe Encausse

Il semble bien qu’actuellement, les arts divinatoires connaissent une vogue de plus en
plus marquée ; aussi, les pseudo-voyants, et surtout les soi-disant astrologues, se sont-
ils multipliés d’une fagon surprenante.

Naturellement, ils monnayent les dons particuliers dont ils affirment tous étre
possesseurs. Or, si le grand public dont ils exploitent la crédulité était un peu plus au
courant des lois de 1’Occulte, il saurait que le fait de tirer des profits personnels de
certains dons, est absolument contraire auxdites lois; il saurait que, selon les
Occultistes, tout talisman vendu est sans aucune valeur ; il comprendrait qu’il y a
vraiment lieu de se méfier particulierement de tous ces «marchands du temple», et de
tous ces «chevaliers du bluff» dont trop de journaux — il faut bien le dire — insérent les
annonces. Il est des publicités malsaines qu’on ne devrait pas accepter...

Il est vraiment scandaleux de constater a quel point certains individus, dénués de tout
scrupule, exploitent ceux de leurs contemporains qui se montrent avides de
merveilleux. Si les lecteurs de «L Initiation» désirent des précisions détaillées sur ce
sujet, je leur conseille trés vivement de se reporter a la Thése (de Doctorat en
Médecine) de mon confrere B.-H. Couderc Astrologues, Voyants, Cartomanciennes et
leur clientéle (enquéte médico-psychologique sur la pratique commerciale de
I’Occultisme — Paris 1934). B.-H. Couderc y commet cependant une erreur car il
donne le nom «d occultistes» aux charlatans dont il nous montre les turpitudes ; or, il y
a un monde entre les Occultistes sincéres et ces maitres flibustiers ... Cette objection
étant faite, il serait souhaitable que la remarquable étude du Docteur Couderc fit
diffusée dans le grand public. S’il en était ainsi, nombre de personnes éviteraient de
s’aller fourvoyer chez certains parasites de I’Occultisme.

Je signalerai également une autre These, beaucoup plus ancienne (elle remonte a
1897), qui est consacrée aux Somnambules extra-lucides, et a leur influence au point
de vue du développement des maladies nerveuses et mentales ; 1’auteur en est le
Docteur Laurent de Perry. Que certains dons de voyance existent réellement chez
certains privilégiés, j’en suis pour ma part, absolument convaincu et je n’ai d’ailleurs
pas hésité a en faire état dans une Thése de Doctorat en Médecine?. Il est des faits
précis qu’on ne peut absolument pas expliquer par le simple jeu des coincidences, ou
par la seule intervention du hasard.

Mais de la a généraliser, a ne faire aucune différence entre les exploiteurs de la
crédulité humaine, et «les voyants» sincéres, véritablement doués, de méme qu’avec
les astrologues sérieux qui font honneur a leur Art, il y a une limite que 1’on se doit de
ne point franchir. Le domaine de la voyance est un domaine délicat, ou il convient de

! Sciences Occultes et Déséquilibre Mental, Paris, 1935.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

.



ne s’aventurer qu’avec prudence et sans parti-pris initial, dans un sens ou dans 1’autre.
Ce que je puis cependant affirmer ici, c’est qu’il y a lieu de traiter sans hésitation
aucune... par le mépris, tous ceux qui font passer des annonces ou il est question, en
toute simplicité, de «médecins dipldmés» (??...), de «grands premiers prix de magie»,
de «célébres professeurs», de «mages», etc.

« Peut-on dire ’avenir ?... » se demande Jean Labadié dans son intéressant ouvrage
sur les Voyants et Visionnaires ; et il répond « jamais en toute certitude mais...il est
impossible de nier que certains étres privilégiés en aient tantot l’'intuition sibylline, et
tantbt la vision précise. Tel est le fait d’expériences, qu’aprés d’autres, nous
établirons » ; et 'auteur établit en effet, par des exemples précis, la réalité de ce qu’il
avance. Il rappelle, pour commencer, les deux cas de Schopenhauer et de Swedenborg,
bien connus de tous ceux que le probleme de la clairvoyance ne laisse pas
indifférents : certain matin, voila quelque cent ans, Arthur Schopenhauer entre comme
d’habitude dans son cabinet de travail de Francfort, sans doute pour creuser plus
avant le probleme auquel il a voué sa vie : le monde comme représentation et comme
volonté... Ce matin-la pourtant, c’est une lettre d’affaires qu’il entreprend «en anglais
» précise-t-il2. Et voici ce qu’il raconte : arrivé a la troisieme page, je pris au lieu du
sablier, I’encrier et je le versai sur la lettre ; [’encre coula de mon bureau sur le
plancher. La servante, venue a mon coup de sonnette, prit un seau d’eau et se mit a
laver le plancher. Tout en faisant cette opération, elle me dit « j’ai révé cette nuit, que
j'enlevais ici des tdches d’encre en frottant sur le plancher... », « ce n’est pas
vrai !... » lui répliquai-je ; « si ¢ ’est vrai — reprit-elle — et je [’ai déja raconté a I’autre
servante qui dort avec moi ». Alors, arrive par hasard cette autre servante, agee de
dix-sept ans, pour appeler celle qui lavait,; je m’avance vers elle et lui demande «
qu’a-t-elle révé cette nuit?... », réponse « je ne sais pas »; moi de nouveau «
cependant, elle te I’a raconté a son réveil », la jeune fille alors « ah !...oui, elle avait
réve qu’elle enléverait d’ici une tdche d’encre sur le plancher ».

« Cette histoire dont je garantis |’authenticité absolue — affirme Schopenhauer — met
hors de doute la réalité de ces sortes de réves. Elle n’est pas moins remarquable par
ce fait qu’il s’agissait d’un acte tout a fait contre ma volonté, résultat d’'une tres
insignifiante meprise de ma main. Et cependant, cet acte était tellement nécessaire et
si inevitablement déterminé, que son effet plusieurs heures d’avance, existait a [’état
de réve dans la conscience d’une autre. C’est ici qu’apparait de la maniére la plus
claire, la vérité de ma proposition «tout ce qui arrive, arrive nécessairement ».

Aprés avoir exposé son point de vue sur la pensée du philosophe allemand, Jean
Labadié en vient au deuxiéeme exemple de vision confirmeée : « nous prendrons comme
téemoin de notre second exemple, un autre penseur d’envergure . Emmanuel Kant,
maitre spirituel de Schopenhauer. Kant rapporte comment le plus grand «Voyant» du
XVIIIE siecle, Emmanuel de Swedenborg, voguant sur la Baltique vers son pays
d’origine, la Suéde, eut tout a coup la vision détaillée d’un incendie qui venait

2 Schopenhauer : Mémoires sur les Sciences Occultes (Leymarie, édit.1912)

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



d’éclater, disait-il, a Stockholm. Il décrivit I’évolution du sinistre ; puis en signala la
fin. Au débarquement le lendemain, tout ce qu’avait dit le Voyant se trouva confirmé.
La prémonition apparait ici, concomitante de |I’évenement. 1l ne semble pas y avoir
prédiction au sens strict, mais vision dans 1I’espace avec comme champ visuel, la vaste
mer Baltique. Ce cas figure cependant ce qu’on pourrait appeler un cas-limite de
prédiction ou, si 'on veut, une prédiction instantanée ; d’ordinaire, ['on dit «un
phénomene de télépathie. »

Cette question de la clairvoyance a d’ailleurs déja fait couler beaucoup d’encre ; elle a
suscité de nombreuses discussions et méme des polémiques. Il est un fait : c’est que la
clairvoyance existe, n’en déplaise a tous ceux que ne voient partout que fraude,
tricherie ou coincidence. Dans son bel ouvrage sur le Spiritualisme Expérimental, C.
de Vesme a consacré a juste titre, un chapitre & «l’infaillibilit¢ de quelques
clairvoyants» ; mais il n’en convient pas moins, de faire montre d’une sage et prudente
réserve en présence de certaines manifestations.

Il est impossible & un véritable médium de faire de la voyance d’une fagon continue,
sans risques d’erreurs pour les personnes qui «consultent», et de troubles
pathologiques pour le médium lui-méme. Or, certaines «pythonisses» recoivent leur
clientele du matin jusqu’au soir, et ne paraissent pas s’en ressentir outre mesure... il en
serait bien autrement si leurs pratiques divinatoires étaient toujours réelles.

Si je suis intimement persuadé qu’il est parfois possible de «lire dans [’avenir», je me
refuse cependant a admettre que les milliers de «voyants», opérant a grand renfort de
publicité dans des villes importantes — on parle de «25.000 good fortune tellers» pour
la seule ville de New York — soient tous véritablement doués et de bonne foi.

En regle générale, ils promettent le bonheur, la réussite a eux qui se confient a eux et, a
ce point de vue, ils contribuent a entretenir le bon moral dont tant de citadins ont
besoin en ces temps troublés; mais ils ne s’en tiennent pas toujours la,
malheureusement, et ils predisent des évenements plus ou moins tristes. C’est alors
que certains débiles mentaux, certains «prédisposés», se laissent parfois influencer par
ces individus dont la tranquille assurance va de pair avec la mauvaise foi.

IIs peuvent présenter ainsi des crises dépressives avec «des idées de suicide», comme
ce fut le cas pour cette jeune fille a laquelle une «voyante» avait annoncé que son frere
— qui était son seul soutien — allait mourir prochainement. Dans sa Thése sur «Les
Somnambules Extra-lucides», le Docteur de Perry cite également plusieurs cas de
personnes ayant présenté des troubles psychiques plus ou moins accentués, a la suite
de leur prise de contact avec des «voyantes», ou prétendues telles. Personnellement,
J’ai connu plusieurs cas semblables.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



Tandis que les «médiums et les voyants» font savoir dans leurs annonces, que les
«consultations» sont payantes, les «astrologues» agissent en genéral, de maniere bien
différente : sous prétexte d’altruisme, de «dévouement a la cause de I’humanité», ils
offrent tout d’abord un «horoscope gratuit». Quand on pense au codt de la publicité
dans les quotidiens, on ne peut que deviner tout de suite qu’il s’agit 1a d’un piege...

Comme d’autre part, de nombreux magazines et revues littéraires, politiques, policiers
ou pornographiques... insérent régulierement les annonces des «altruistes» en
question, on juge facilement de 1’important budget de publicité dont ils disposent.
Dans sa Thése, le Docteur Couderc écrit et prouve, que le but véritable de 1’annonce
relative a «/’horoscope gratuit», est de fournir les noms et les adresses des clients
susceptibles de se laisser ensuite influencer — du fait de leurs ennuis — par des lettres de
menaces envoyeées périodiguement. Ces lettres ont pour but de faire acheter par des
naifs, et au prix fort, des horoscopes dits «complets» mais imprimés a I’avance (!) — et
qui, de ce fait, sont dénués de tout intérét. En effet, ces charlatans ne possédent
aucunement «le savoir» des véritables astrologues, dont I’honnéteté, la conscience
professionnelle et le talent, n’ont pas a étre mis en cause ou en doute, ici.

Ainsi que le fait remarquer le Docteur Couderc, cette fagon d’agir reléve parfaitement
de I’Article 405 du Code Pénal ; en effet, ces menaces font « craindre un accident ou
un événement chimérique » ; elles cherchent a « persuader de [’existence d’un pouvoir
imaginaire » ; et leur but est « de se faire remettre ou délivrer des fonds ». Il y aurait
donc la un moyen légal de combattre les abus des pseudo-astrologues. ..

Il est d’autres charlatans de 1’Occultisme qui, a 1’occasion, acceptent de faire de
I’envolitement, moyennant une honnéte rétribution !... Je connais une dame qui a ainsi
versé une somme importante pour « étre demandée en mariage » par une personnalité
parisienne dont elle brdlait de devenir I’épouse ; aprés avoir touché cet argent,
«[’envotiteur» lui dit de revenir huit jours plus tard, ce qu’elle fit. Il lui remit un
malheureux pigeon noir qui avait, parait-il, été «travaillé» tout spécialement ; la dame
devait aller lacher ce pigeon magique... dans la propriété de la personnalité en
question, en prononcgant avec passion le prénom du fiancé convoité !... Elle s’exécuta
et par la suite, fut trés affectée de n’avoir point obtenu le résultat espéré...

Il y a une multitude d’exploiteurs et autres profiteurs de 1’Occulte, contre lesquels il
serait bon de sévir. Comme le faisait remarquer le regretté Frédéric Boutet dans Les
Aventures du Mystere : « les somnambules, voyantes, devineresses, sorcieres et
sorciers sont, tant a Paris qu’en Province, innombrables ». Les plus simples, voyantes
humbles qui toutefois ne négligent pas de se parer d’un nom symbolique, se contentent
d’entrer en transe « a tant... la séance », pour 1’espérance ou la terreur de leurs clients
(surtout de leurs clientes). Elles se servent du marc de café, du Tarot, des cartes — plus
rarement des entrailles de volatiles égorgés, une poule noire principalement —
divination un peu dégottante. Quelquefois, elles emploient 1’encre, le verre d’eau, la
boule de cristal...

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



Certaines d’entr’elles vont plus loin, et pratiquent — ou plutét font croire qu’elles
pratiquent... «l’évocation démoniaque». Le décor en général, est ancienne maniére :
tentures noires parsemées de signes zodiacaux, ombres mystérieuses, parfums
aromatiques ; la «magesse» opére Vvétue d’une tunique constellée de figurations
cabalistiques ; sont nécessaires : un cercle tracé par terre a la craie magique ; une
fourche d’acier neuf, au bout d’une baguette de noisetier ; et un cierge pascal allume
pendant toute la durée de 1’évocation.

L’opératrice entre dans le cercle avec la consultante ; elle récite une conjuration
quelconque et... Lucifer vient... mais invisible — ou, si ce n’est lui, c’est Frimost ou
Astaroth, ou n’importe quelle personnalité¢ diabolique. Le démon parle par la bouche
de la «<magesse» : il prophétise, menace, explique, promet... et le prix varie !!...

Dans un autre chapitre du méme livre, Frédéric Boutet écrit « les bas-mages, les
sorciers, sont légion. Ils font de la publicité et ils gagnent bien leur vie. lls débitent, en
des boutiques clandestines, au plus juste prix... [’habituelle pacotille du diabolisme en
chambre : formules magiques, papier a lettre ensorcelé, talismans, philtres, charmes,
ceeurs de hiboux, clous de cercueil, moelle de pied de boeuf, crapauds desséchés, yeux
d’aigles, dents de loups, tétes de huppes, testicules de lievres, mandragores, cierges
bénits, parchemins vierges, baguettes pour conjurations, épées et miroirs magiques,
fourches, anneaux pour rendre invisible® et quantités d’autres objets insolites ... ».

Les amateurs sont passionnés et d’une bonne foi compléte, malgré leur niaiserie... ce
sont de braves gens : boutiquiers, employés de commerce, petits fonctionnaires ; chez
qui I’irrésistible vocation les poussant vers le surnaturel, exerce de singuliers ravages.

Présentement, c’est surtout I’ Astrologie qui retient plus particuliérement I’attention du
grand public. C’est pourquoi, depuis quelque temps, 1’on assiste a une sorte de
génération spontanée «d’astrologues véreux» qui bien entendu, ne connaissent presque
rien de la véritable Astrologie, et qui n’ont qu’un but : gagner de 1’argent, beaucoup
d’argent... en exploitant les naifs, ainsi que je le disais précédemment.

Pour étre encore mieux documenté sur ceux qui consultent habituellement lesdits
«astrologues», le Dr B.-H. Couderc a eu I’idée de publier dans un hebdomadaire
littéraire une annonce ou, se faisant passer pour un «nouveau messie», il s’adressait,
sous le pseudonyme : «Professeur L-H. Merric» aux personnes désireuses de recevoir
gratuitement leur horoscope... Les réponses afflucrent le soir méme de la mise en
vente de I’hebdomadaire choisi par B.-H. Couderc !... Les jours suivants, le pseudo-
professeur envoya une «lettre-omnibus» a chacun de ses correspondants. La plupart
d’entr’eux se montrérent alors enthousiasmés par ce qu’ils croyaient étre un don de

% «en général, ce commerce se poursuit sans encombre. Pourtant, il y a quelques temps, une cliente
porta plainte contre «un sorcier» : il lui avait vendu tres cher, une bague destinée & la rendre
invisible... Or, cette bague au doigt, elle restait visible et en éprouvait une amere déception».

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



divination remarquable ; certains méme, lui confierent incontinent leurs secrets les
plus intimes !...

A la suite de cette expérience, notre confrére a catalogué ainsi la clientéle habituelle
des exploiteurs en question: « quelques rares aliénés ; des sots et des débiles
mentaux ; enfin, de trés nombreux anxieux, obsédes, ruinés, malades, isolés, sans
secours moral ni mateériel ».

Les clients de ces charlatans, écrit-il dans ses conclusions « ne sont pas uniquement
des naifs, des débiles suggestifs et des aliénés... mais surtout des esprits troublés, des
psychopathes légers qui, par morbidité ou légitimement, sont des anxieux, des
déprimés, des psychasthéniques ou des obsédés ».

Il est une autre catégorie de charlatans qu’il convient également de dénoncer ici, en
terminant : ce sont les «faux guérisseurs», les «faux-pendulisants», dont les
agissements ne peuvent que desservir la cause du magnétisme et celle de la
radiesthésie.

Si j’ai tenu a dénoncer ainsi ces «marchands du temple» dans leur ensemble, c’est
parce que je sais a quel point leurs procédés peuvent étre dangereux pour 1’équilibre
mental de certains des malheureux qui se confient imprudemment, a eux. C’est ainsi
que le Professeur Grasset a eu l’occasion de donner des soins a un individu qui
devenait névrotique et aliéné parce qu’une «voyante» lui avait prédit qu’il mourrait
dans un an* Personnellement, j’ai eu 1’occasion d’examiner et de suivre plusieurs
sujets en proie a des troubles psychiques, provoqués par de malencontreuses et
charlatanesques prédictions. Dans sa These, le Docteur de Perry énumeére un certain
nombre de troubles (idées délirantes de persécution, délires de possessions,
hallucinations diverses, idées fixes, obsessions, phobies, etc...), provoquées ou
aggravées par la seule intervention de «somnambules extra-lucides».

Nous ne pouvons donc qu’approuver ceux qui jettent un cri d’alarme ; nous ne
pouvons qu’étre en complet accord avec tous Ceux qui souhaitent ardemment, comme
I’'un de mes confréres, que les étres dans la détresse — poussés par la naiveté,
I’angoisse ou la folie — ne soient plus tentés d’essayer une expérience coliteuse et
dangereuse, pour leur ame déja troublée.

4 Grasset, Traité des Maladies du Systéme Nerveux, 1886.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



Du Logos et du Pere
Par Jean Pataut

En publiant un nouvel essai ésotérique, Du Logos et du Pére °, Jean Pataut nous invite
une nouvelle fois a nous interroger sur un des grands mysteres chrétiens, et cette fois,
a partir du seul chapitre XVII, si métaphysique, de [’évangile selon Jean. Avec sa
gentillesse habituelle et grace a la précieuse amitié qui nous lie depuis plusieurs
années, |’auteur m’a autorise a publier quelques extraits de son ouvrage.

On trouvera ci-dessous le chapitre premier de la deuxieme partie de ce livre, chapitre
intitulé « Atemporalité et Acausalité ». Nous [’avons fait précéder de premieres lignes
de l'introduction : celles-ci permettent de placer la propos de [’auteur dans son
contexte.

Ainsi, nos lecteurs bénéficieront d’une premiere approche de ce texte important pour
une certaine compréhension des principales caractéristiques ésotériques du
christianisme.

Introduction

Le chapitre XVII du quatrieme évangile correspond a un moment
particulierement solennel : il clot le Dernier Repas et I’ensemble des textes qui le
constitue. Juste apres lui, debute le récit de la Passion : I’Heure est venue.

En cet instant singulier, le chapitre XVI1® se présente comme un monologue, et
aussi comme un bilan, que Jésus, que le Christ, que le Fils, que le Logos’, — est-ce tout
un ? — parlant en son nom propre, adresse directement au Pere, sans jamais sortir de
leur relation, de leur intimité entre ‘Personnes’ divines. Et nous, auditeurs (ou
lecteurs), devenons ainsi les témoins privilégiés de ce moment de Vie céleste ; ou les
choses de la Terre, quand elles sont mentionnées, n’apparaissent plus guére que
comme une eévanescente réalité.

Au sein de toutes les écritures canoniques, cette adresse du Logos au Pere n’est-
elle pas, de loin, la plus longue ; et par 14, la plus riche d’implications multiples ? Dans
ce discours, le Logos dévoile la une relation trés spécifiée ; jusqu’a nous sembler
étrangement humaine, vue d’en-bas et par anthropomorphisme. Il est vrai que ce
propos est dit sur Terre, dans une langue d’aprés Babel et, donc, dans le bien pale
reflet d’une pensée divine.

5 Edition Arché (Milan) 2014, diffusé par Edidit, 4, rue Basfroi, Paris 11°.

® Souvent dit, depuis le XV I¢ siécle, de la Priére Sacerdotale. Dans cette expression, Jésus est donc
considéré comme sacerdote, comme prétre.

" Pour des raisons indiquées dans le dernier chapitre, on évitera de traduire le terme ‘Logos’ ;
notamment par ‘Verbe’ ou par ‘Paole’.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



Malgré un oral sans doute prononcé en araméen, traduit en grec, puis pour nous
du grec en francais, ce texte laisse transparaitre tout au long une musicalité et une
poésie comparables a celle d’un hymne, a celle du Prologue, par le retour cadencé des
mémes locutions, semblablement au rythme du ressac. Cette répétition de mots et
d’expressions, pourtant les plus simples, constitue autant de clefs pour approcher les
leitmotive de ce texte hautement métaphysique et plein de magnificence. D’ailleurs,
n’est-il pas, a plusieurs égards, symétrique du Prologue ; et, comme lui, ne devait-il
pas étre psalmodie ? Symétriquement au Prologue, cette cosmogonie résumeée qui
suggere la Descente progressive du Logos, ici, c’est le Logos lui-méme qui annonce
son Retour au Pere, de maniére cosmogonique et sotériologique.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



L'Incrédulité de Thomas
I

Atempolarité et acausalité

Une observation liminaire et centrale mérite d’étre présentée au début de cette
deuxiéme partie. Elle concerne le point de vue, inhabituel pour nous, souvent adopté
par le rédacteur, ou I’inspirateur, du chapitre XVII a 1’égard du Temps ; et, par-13,
toute la métaphysique qui se trouve tacitement impliquée face au passé, au futur et
donc, au Devenir.

Comme il arrive couramment dans les textes johanniques, le temps du verbe ou
de I’action, dans le chapitre XVII, se situe souvent au présent® (voire a I’'impératif).
Par exemple, dés les premiers mots, Jésus dit : [/ heure est venue, alors qu’elle ne 1’est
pas tout a fait. Puis, de facon plus atemporelle, il déclare au Pére, sur I’immense sujet
du salut : Glorifie ton Fils, afin que ton Fils te glorifie et [qu’...] il donne la vie
éternelle a tous ceux que fu lui as donnés. Or, la vie éternelle, c’est qu’ils te
connaissent [....].

Plus loin, au verset 9, il dit, parlant de ceux qui lui ont été¢ ‘donnés’ : Je prie pour
eux ; alors qu’il priait bien avant cet instant pour ceux qui lui ont été donnés et qu’il
continuera de le faire ensuite. De plus, cette priere, au point de vue de notre
chronologie, s’applique tout autant a tous ceux du passé que du futur qui lui ont été et
qui lui seront donnés ; et non pas a ceux-la seuls concernés par 1’instant méme de ce
Dire.

Puis, d’évidence, se plagant dans I’éternel présent, il déclare au Pére (verset 10) :
Tout ce qui est a moi est a Toi comme tout ce qui est a Toi est a moi.

Au verset 11, il note : je ne suis plus dans le monde, alors qu’il s’y trouve
encore ; ce qu’il constate d’ailleurs au verset 13 : je dis ces paroles dans le monde.

D’ailleurs, dans ce méme verset 13, se trouvent comme mélés, fondus et
confondus, trois temps et trois plans différents de réalités, par I’incidence de trois
verbes au présent. D’abord, le maintenant je vais a Toi suppose sa mission accomplie :
sa Passion, sa Résurrection et son Retour au Pére ; alors que, selon notre temps
terrestre, elle ne le sera qu’au matin de Paque ; le je dis ces paroles dans le monde, au
contraire, apparait comme un propos circonstanciel, presque contingent ; et le pour
qu’ils aient en eux ma joie ne se situe guere dans un instant exclusif, mais, semble-t-il,
a la fois dans cet instant terrestre et, en méme temps, surtout, dans I’immuable de
I’éternité. Ainsi, en quelques mots, et dans la méme phrase, le discours concerne des
ordres de réalités tout différents, chacun d’eux, pourtant, étant clairement affirmé par
la force d’un verbe au présent.

8 En grec, a I’indicatif imperfectif présent.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



De ces propositions au présent, on pourrait citer presque la totalité des versets 15
a 21 inclus. Par exemple, les versets 15 et 16 : Je ne te demande pas [ceux qui lui ont
été donnés par le Pére] de les éter du monde [...]. lls ne sont pas du monde comme je
ne suis pas du monde. Tant pour le Locuteur que pour ceux qui lui ont été donnés, le
passe et le futur ne sont ici aucunement pris en considération ; comme s’il n’y avait,
depuis I’origine des temps, ni Histoire ni Métahistoire.

Le verset 17 s’avére tout aussi atemporel : Consacre-les par la Vérité : ta Parole
est Vérité; on peut méme se demander si cette demande au Pere, qui dépasse
largement ’instant du Dire, ne suppose pas le résultat, le futur, comme potentiellement
acquis.

Au verset 18, le Fils dit encore : je les envoie dans le monde, alors que ses
disciples se trouvent immobiles et tout a coté de lui.

Ainsi, du verset 19 : Et pour eux, je me consacre moi-méme, afin qu’ils soient
eux aussi consacrés par la Vérité. Conformément a cette absorption du temps et du
devenir dans I’instant, Pascal pouvait dire : Le Christ est en agonie jusqu’a la fin des
temps. Sa ‘consécration’ sur la Croix est en effet permanente, au moins jusqu’a la fin
du Cycle ; tout comme la ‘consécration’ que Jésus-Logos sollicite ici pour ses fideles.
Et quand il déclare, au verset 20 : Je ne prie pas seulement pour eux, je prie aussi pour
ceux qui, grace a leur parole, croiront en moi, ici également, le présent de ces priéres
concerne, et tout le passé depuis ‘la fondation du monde’, et toute la période restant a
accomplir jusqu’a la fin des temps, c’est-a-dire du Cycle, fin qu’on appelle le
Jugement.

De toutes ces déclarations, ces mots du verset 21, Tu es en moi et [...] je suis en
Toi, sont peut-étre, a cet égard, les plus significatifs de tous, puisqu’ils mettent
I’éternité enticre dans ce présent.

Il arrive méme qu’un fait récent, clairement énoncé au passé, soit implicitement
toujours présent ; et comme par évidence. Ainsi, au verset 22, je leur ai donné la
gloire que Tu m’as donnée . cette gloire, sur laguelle on reviendra, subsiste en effet de
toute éternité ; comme subsiste dans 1’archétypal la gloire accordée, depuis toujours, a
ceux qui, au plan des apparences manifestées, croient maintenant au Fils.

Si ce passé, mis au présent, se trouve implicitement aboli en qualité de passé, il
peut en étre aussi du futur. Quand le Fils, au verset 20, déclare qu’il prie pour tous
ceux qui croient ou qui croiront en lui, sa priere concerne donc toute une multitude de
multitudes qui existera dans les siecles a venir : sa priere, comme déja noté, absorbe
I’immensité de ce futur, rendu ici présent dans 1’instant de ce monologue.

Cette abolition implicite du temps peut encore se trouver exprimée par un verbe a
I’impératif : maintenant, Pére, glorifie-moi (verset 5, semblable au verset 1). Malgré le
sens formel de ce terme maintenant, le Logos ne demande pas, ici, la gloire pour ce
seul instant, mais bien celle recue par lui de toute éternité ; ce qui, pour nous, peut
constituer un paradoxe.

Ainsi, tout le passeé et tout le futur de la Manifestation, depuis, et méme des
avant, la fondation du Monde jusqu’au Jugement, sont vus, le plus souvent, dans le
Sceau de 1’éternel présent. N’est-ce pas 1a, d’ailleurs, le regard naturel d’un étre
divin ? Mais avec une permanente ambivalence : car le Logos, incarné, parle aussi,
comme il le constate au verset 13, dans le monde ; c’est-a-dire dans le devenir
apparent, fruit de notre temps illusoire ; d’ou, parfois, ses verbes au passé pour

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



désigner un résultat futur, comme au verset 4, ou il résume son bilan : j’'ai achevé
["ceuvre que Tu m’as donnée a faire, alors que 1’Acte final de sa mission n’est pas
encore commence.

A la différence des synoptiques, le Temps et avec lui tout le Devenir, se trouvent,
in globo, comme absorbés, comme abolis ; ainsi que le constate souvent la théologie,
le messianisme, par nature tourné vers le futur et si présent dans les trois autres
évangiles, tend ici a s’estomper.

Moins, il est vrai, que dans 1’évangile apocryphe de Thomas ou, semble-t-il, le
messianisme se trouve totalement absent® ; ce qui contribue peut-étre a mesurer la
place de ce dernier document dans I’échelle €sotérique des divers écrits canoniques ou
apocryphes. Le plus souvent, en effet, I’évangile de Thomas ¢€lude les récits descriptifs
et circonstanciels, pour se réserver a 1’énoncé de normes et d’enseignements
dépourvus de références temporelles, sociologiques ou historiques.

Ce qui conduit a se poser la question suivante : ne serait-il pas justifié de situer et
de commenter les écrits johanniques dans un contexte qui dépasse largement les seuls
documents canoniques ; et qui inclurait donc tel ou tel des apocryphes, au moins ceux
d’entre eux parmi les plus remarquables ?

Dés lors, pourquoi ne pas situer ’atemporalité¢ du chapitre XVII (comme des
écrits johanniques en général), dans un contexte sociologique® beaucoup plus large, la
ou cette atempolarité, pour nous si paradoxale, se trouve souvent et tout
naturellement usitée ?

Dans notre culture profane, le temps est vu — d’évidence — comme un continuum
rectiligne, uniforme, quantifiable et irréversible, le passé étant estimé déja aboli et le
futur encore inexistant. C’est d’ailleurs 1a le postulat de toute la démarche
épistémologique, basée sur 1’explication, sur la recherche explicative, sur le rapport de
la cause nécessairement antérieure a son effet ; donc, sur 1’écoulement irréversible du
temps vers son propre futur, tel que ce déroulement nous apparait. (Mais cela faisant —
et on peut le regretter — rarement la démarche épistémologique s’interrogera sur la
nature possiblement illusoire du temps et, dans la mesure ou cette nature dispose d’une
relative realité, sur sa structure ontologique.)

Nous oublions que les autres civilisations voyaient souvent les choses tout
autrement que nous. En général, pour elles, la nature du Temps — puisqu’il s’agit bien
de cela — était estimé cyclique, voire hélicoidale ; et un reflet qualifié des structures
célestes, par exemple des nombres divins, comme dit Platon dans le Timée!!. De plus,
et comme toute chose, la nature du Temps était estimée vivante, dans sa totalité ;
chaque instant s’y trouvait donc toujours spécifié, singulier, et sans cesse autrement
que le précédent (comme s’en souvient encore 1’astrologie contemporaine). Surtout, on
n’excluait pas que le Temps fut tout entier présent dans chacun de ses instants ;

 Comme le constate Emile Gillabert, in Le procés de Jésus, Paris : Dervy, 32.

10 Nous reprenons ici certains de nos commentaires figurant aux pages 123-125, in Jean-Baptiste et
Jean I’Evangéliste, Fils de la Résurrection, Milan : Arche, 2009.

11453 a.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



comme, d’ailleurs, la totalité de 1’espace dans chacun de ses divers lieux : le mat
totémique, 1a ou il se situe, est alors, tout naturellement, 1’axis mundi. C’est pourquoi,
dans le rite orthodoxe, le Christ ressuscite vraiment a la Paque de chaque année. Dés
lors, chaque passeé et chaque futur se situe aussi dans notre propre présent. Le Tout lui-
méme est vu comme immanent dans chacune de ses ‘parties’'?, de ses composantes
manifestées, et chacune d’entre elles dans toutes les autres — comme 1’enseigne, par
exemple, le néoplatonisme.

Dans le monde sacralisé d’une société traditionnelle, toute la démarche
explicative de la ‘pensée classique’'® (notamment basée, répétons-le, sur le concept de
cause nécessairement antérieure a son effet) perd ainsi son exclusive Iégitimité ; et son
exclusive pertinence. Chaque séquence d’un devenir quelconque — par exemple,
chaque instant de ma vie — apparait alors comme le reflet singulier et bien transitoire
de sa propre globalité, donc de ses propres ‘causes’, passées et futures, issues de tout
un cycle, ou I’essentiel, sinon la totalité, se trouve programmeé et profondément intégré
dans le trés bref instant présent.

N’est-ce d’ailleurs pas la la conception du kabbaliste contemplant 1’ Arbre de Vie,
puisque, pour lui, chaque Séphirah contient toutes celles de I’Arbre; lequel
représente, a la fois, 1'unique ‘espace’ de tous les états d’étre, comme 1’unique
‘présent’ de tous les états d’un cycle, passé comme futur ? De son coté, 1’adage
hermétique, réduisant le temps a cet instant (et I’espace en ce lieu) déclare en
effet : Toute la puissance qui fut ou sera a jamais est ici en cet instant méme. Nos
réves prémonitoires, les divers scenarii des visionnaires, comme les annonces
prophétiques, pourraient-ils s’expliquer sans inclure cette simple donnée ? Ne se
vérifie-t-elle pas aussi dans ce que Jung appelle la synchronicité!# ?

Comme on sait, les personnages de la tragédie grecque vivent et accomplissent
un destin déja fixé ; en tout cas, un destin qu’ils ne maitrisent pas ; comme dans la
tradition qoumranienne ; ou comme en Islam, ou le mektoub, le ‘c’est écrit’, se trouve
presque toujours au cceur de la vie quotidienne et de la vision du monde®®. De son c6té,

12 Certes, ce mot ‘parties’ n’est guére recevable dans une approche métaphysique de la globalité.
Comme le rappelle René Guénon, in Les Etats multiples de |’Etre, Paris : Trédaniel, 1989, 16: le
‘Tout’, au sens universel et absolu, [...] est a proprement parler ‘sans parties’, puisque ces parties
devant étre nécessairement relatives et finies, elles ne pourraient avoir avec lui aucune commune
mesure, ni par conséquent aucun rapport, ce qui revient a dire qu’elles n’existent pas pour lui.
13 Cette derniére remonte-t-elle au-dela des XVII® et XVIII® siécles ? Une date précise chez une
majorité significative d’auteurs, sinon dans la ‘conscience européenne’ in globo, serait sans doute fort
difficile a fixer : Descartes lui-méme était-il bien cartésien ?
4 C’est ainsi que, trés en marge de notre propos, Antoine Faivre écrit, in L Esotérisme, Paris : PUF,
Que Sais-Je ?, 1993, 40 : Les principes de non-contradiction et de tiers exclu, de linéarité causale, s’y
trouve supplantés [dans 1’ésotérisme de 1’Occident moderne] par ceux de tiers inclus et de
synchronicité.
15 Certes, le Coran insiste trés souvent sur la liberté de I’homme. Mais il insiste au moins autant sur le
décret de Dieu qui régit toute chose. Cette aporie ne se trouve-t-elle pas résolue, par exemple, dans le
verset suivant (Jacques Berque, Le Coran, Paris : Sindbad, 1990, Sourate 76, 29-30) : qui le veuille
emprunte un chemin vers son Seigneur [ce qui implique la liberté] bien que vous ne vouliez que si
Dieu veut [ce qui implique que ce choix est ‘‘déja’” voulu par Dieu, établissant ainsi deux niveaux de
lecture et d’interprétation, hiérarchisés entre eux].

Parmi les occurrences impliquant, a un titre ou & un autre, le décret de Dieu, on peut notamment se
référer aux versets suivants : 8, 27, a propos de la bataille de Badr, ce n’est pas vous qui les avez tués,
mais Dieu les a tués. Tu [Mahomet] ne langais pas toi-méme les traits quand tu les lancais, mais Dieu

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



Me Eckhart écrit, dans son traité Du Détachement*® ; Et ainsi Dieu a vu toutes choses
dans son premier regard éternel et Dieu ne créee rien de nouveau, toutes choses étant
pour lui accomplies d’avance.

Dés lors, pourquoi s’étonner de ce langage johannique qui ¢lude si souvent tous
les acquis passés, comme toutes les attentes a venir, et qui se contente de constater
seulement ce qui est dans le Sceau de 1’accompli ? Donc, sans énoncer d’explication
causale ou finale ; puisque, dans cette optique, il n’y a pas de cause'’ et que le devenir
est aboli : les élus, maintenant, sont déja tous nés de Dieu (Jn I, 13). Et si les
théologiens, maintenant férus de causalité, constatent, comme surpris, que chez Jean
‘I’eschatologie est déja réalisée’, c’est justement parce qu’elle s’y inscrit naturellement
dans une vision du monde a-causale, ou 1’eschatologic pleinement accompliec ne
constitue d’ailleurs qu’un élément parmi d’autres de cette vision.

C’est placer 1a cette pensée johannique et notamment ce discours singulier du
Logos au chapitre XVII dans le contexte sociologique d’une immense parenté qui, tout
a la fois, les éclaire et les relativise, en les confirmant ; méme si il arrive que le point
de vue johannique, naturellement situé¢ dans I’immuable de 1’éternité, descende parfois
dans notre manifesté ; et, par conséquent, dans le temps et dans ce qui nous apparait
alors comme son ‘déroulement’ causal.

En tout cas, y a-t-il un handicap plus efficace que les présupposés de la
modernité pour aborder ces choses qui lui sont désormais si étrangeres ?

les lancait ; 2, 142 et 213 ; 3, 145 et 154 ; 5, 13 ; 6, 2, 22, 25, 39, 125,128 ; 7, 34 ; 9,51 ; 10, 25, 49 et
61;11,6;13,2et26;15,5;17,99;18,28;23,43;24,46;27,75;30,8;31,29;34,3;35,13;
39, 5et22; 45,23 ;46,3 ;57,22 ;64,11 ; 77, 20-23. Cf. Dictionnaire du Coran, Mohammad Ali
Amir-Moezzi, Paris : Laffont, 2007, 209-212.

16 Etre Dieu en Dieu, Paris : Editions Points (Voies spirituelles), 2008, 26.

17 C’est une des raisons, soulignons-le, qui améne a situer, tout naturellement, le langage johannique
dans I'immense contexte de la Tradition ésotérique.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



Le Taoisme

Par Meleph Ashagar - Sar Aemeth SI IV

FEABEER

PPy ope

E’P@ﬁ?:.

A D'imitation de Yu le Grand Fondateur de la Premiere Dynastie (les Xia) I’adepte
taoiste livre sa plante des pieds aux influx terrestres afin que son étre ainsi nourri par la
Terre-Mére se dispose pour pouvoir, par ses souffles célestes, vaquer, selon le
mouvement méme du Ciel, dans les régions supérieures.

Il ne suffit pas de penser aux choses du Ciel pour parvenir au Ciel.

Il faut se mouvoir de corps et d’esprit, €ébranlant 1’esprit par le corps, puisque la vie de
I’Homme nait en permanence de ce mouvement spiralé des souffles entre le Ciel et la
Terre.

N¢é aux derniers si¢cles avant 1’¢ére chrétienne, quand I’antique religion agraire,
achevant de se dissoudre avec la société antique a laquelle elle avait été étroitement
liée, cesse de suffire aux esprits devenus inquiets, le Taoisme se développa avec un
succes prodigieux dans I’Empire des Han et atteignit son apogée sous les Six
Dynasties, quand le monde chinois était en ébullition politique et religieuse.

Au VII¢ siécle, la paix des Tang lui fut fatale, en ramenant 1’ordre confucéen dans les
esprits comme dans I’administration ; la concurrence du Bouddhisme ’usa également.
Il perdit peu a peu son emprise sur les masses populaires, pour se réduire a n’étre
qu’une religion de moines et un culte de sorciers ; et, malgré I’éclat que lui valut la
renommée de quelques grands religieux des siécles suivants, il commenca des lors la
longue décadence qui devait I’amener a son état moribond d’aujourd’hui.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

e



C’est du Taoisme au temps de sa splendeur, a I’époque des Six Dynasties, entre le IV
et le VI siecle de notre ére, que je voudrais vous donner une idée en vous en decrivant
successivement les principales manifestations.

Le Taoisme est une religion de salut qui se propose de conduire les fidéles a la Vie
Eternelle. Et si les Taoistes, a la recherche de la Longue-Vie, I’ont congue non comme
une immortalité spirituelle, mais comme une immortalité materielle du corps lui-
méme, ce n’est pas par un choix délibéré entre les diverses solutions possibles du
probléme de I’immortalité dans 1’autre monde ; ¢’est parce que cette solution était pour
eux la seule possible.

Dans le monde gréco-romain, on prit tét I’habitude d’opposer Esprit et Matiere, ce qui,
dans les conceptions religieuses, se traduisit par 1’opposition d’une ame spirituelle
unique au corps matériel. Pour les Chinois, qui n’ont jamais séparé Esprit et Matiere,
mais pour qui le monde est un continu qui passe sans interruption du vide aux choses
matérielles, I’ame n’a pas pris ce role de contrepartie invisible et spirituelle du corps
visible et matériel. Il y avait d’ailleurs en chaque homme trop d’ames pour qu’aucune
d’elles ne pit contrebalancer le corps.

Tout homme a deux groupes d’ames, trois ames supérieures, hun, et sept inférieures,
po ; et s’il existait des croyances diverses sur ce que devenaient ces deux groupes
d’ames dans I’autre monde, tous s’accordaient pour reconnaitre qu’elles se séparaient a
la mort.

Dans la vie comme dans la mort, ces ames multiples étaient bien imprécises, bien
vagues et bien faibles : aprés la mort, quand ce petit troupeau d’esprits falots s’était
dispersé, comment le rassembler et en refaire une unité ? Au contraire, le corps est
unique, il leur sert d’habitat a toutes ainsi qu’a d’autres esprits.

Aussi est-ce seulement dans un corps que I’on congut la possibilité d’obtenir une
immortalité continuant la personnalit¢ du vivant et non divisée en plusieurs
personnalités dont chacune, fragment de celle du vivant, vit d’une existence séparée.
Ce corps nécessaire, les Taoistes auraient pu croire qu’il serait un corps nouveau créé
dans I’autre monde. Ils accepterent cette idée pour la délivrance des morts, imaginant
dans I’autre monde une fonte des @mes par laquelle le mort recevait un corps immortel
si les vivants intervenaient en sa faveur par des prieres et des cérémonies appropriées ;
mais ils ne la généralisérent pas.

C’est la conservation du corps vivant qui resta toujours le moyen normal
d’acquérir Pimmortalité ; c’est lui, ce corps mortel, qu’il s’agit de prolonger, ou
plutdt de remplacer au cours de la vie par un corps immortel en faisant naitre et
en développant en soi-méme des organes immortels, peau, os, etc., qui se
substituent peu a peu aux organes mortels.

L’Adepte arrivé a ce point ne meurt pas et « monte au ciel en plein jour». Donner pour
but aux fideles I’'immortalité du corps et la suppression de la mort était s’exposer au

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

e



démenti immédiat des faits : il était trop facile de voir que cette ascension au ciel ne
pouvait étre que 1’exception et qu’en fait tous, méme les plus fervents Taoistes,
mouraient comme les autres hommes. Une pareille croyance ne pouvait se répandre
sans quelque interprétation de la manicre d’échapper a la mort.

L’interprétation admise €tait que, pour ne pas porter le trouble dans la société
humaine, ou la mort est un événement normal, celui qui devenait immortel se donnait
I’air de mourir. On I’enterrait suivant les rites ordinaires. Mais ce n’était qu’une fausse
mort : ce qui était mis dans le cercueil, c’était une épée ou une canne a laquelle il avait
donné toutes les apparences d’un cadavre ; le vrai corps €tait parti vivre parmi les
Immortels ; c’est ce qu’on appelait la « Libération du Cadavre ».

La nécessité de transformer le corps pour le rendre immortel imposait des obligations
nombreuses et variées a 1’ Adepte taoiste, au daoshi désireux de s’assurer I’immortalité
en la conquérant de son vivant. Il fallait « Nourrir le Corps » pour le transformer,
« Nourrir I’Esprit » pour le faire durer, et s’adonner pour cela a des pratiques de toutes
sortes, qui relevaient de deux techniques distinctes. Sur le plan matériel, « Nourrir le
Corps », ¢’est-a-dire supprimer les causes de decrépitude et de mort du corps mateériel,
et créer a I’'intérieur de soi-méme I’embryon doué d’immortalité qui se noue, grandit,
et, devenu adulte, transforme le corps grossier en un corps immortel, subtil et léger,
voila a quoi conduisent la diététique et les exercices respiratoires ; sur le plan spirituel,
« Nourrir I’Esprit », c’est-a-dire renforcer le principe d’unité de la personnalité
humaine, en accroitre I’autorité sur les €tres transcendants de 1’intérieur du corps, et
ainsi maintenir en soi ces étres, dieux, esprits et ames dont la conservation est
nécessaire a la persistance de la vie, c’est & quoi menent la concentration et la
méditation.

Par la premiere, on renforgait le corps en tant que support matériel de 1I’existence ; par
la seconde, on prolongeait la vie elle-méme a I’intérieur du corps en maintenant réunis
en lui tous les €tres transcendants qui [’habitent.

Le corps humain est en effet un monde (microcosme) pareil au monde extérieur, celui
du Ciel et de la Terre comme on dit en chinois (macrocosme).

Et il est, lui aussi, peuplé de divinités. La vie y penetre avec le Souffle : ce Souffle,
descendant dans le ventre par la respiration, s’y unit a I’Essence enfermée dans le
Champ de Cinabre Inférieur, et leur union produit I’Esprit, qui est le principe recteur
de I’homme, le fait agir bien ou mal, lui donne sa personnalité. Cet Esprit, a la
différence de ce que nous appelons 1I’ame, est temporaire : formé de I'union du Souffle
qui est venu du dehors, et de I’Essence qui est enfermée en chaque homme, il est
anéanti quand ils se séparent au moment de la mort ; on le renforce en accroissant le
Souffle et I’Essence par des pratiques adéquates.

Le corps est divisé en trois sections : section supérieure (téte et bras), section

médiane (poitrine), section inférieure (ventre et jambes). Chacune a son centre
vital, sorte de poste de commandement ; ce sont les trois Champs de Cinabre,

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



ainsi appelés parce que le cinabre est I’ingrédient essentiel de la drogue
d’immortalité : le premier, le Palais du Nihuan (terme dérivé du mot sanscrit
Nirvana), est dans le cerveau ; le second, le Palais d’Ecarlate, est preés du cceur ; le
troisieme, le Champ de Cinabre Inférieur, est au-dessous du nombril.

Qu’on se figure au milieu du cerveau neuf petites cases d’un pouce formant deux
rangées superposées, une de cing et une de quatre cases, avec un vestibule d’entrée
entre les sourcils (probablement une figuration grossiere et schématisée des ventricules
cerébraux).

En bas, a I’entrée, c’est la Salle du Gouvernement ; derriére, la Chambre de 1’ Arcane,
suivie du Champ de Cinabre, puis du Palais de la Perle Mouvante et du Palais de
I’Empereur de jade ; au-dessus, la Cour Céleste, le Palais de Réalité du Grand-Faite, le
Palais du Cinabre Mystérieux qui est juste au-dessus du Champ de Cinabre, et enfin le
Palais du Grand-Auguste.

Dans la poitrine, 1’entrée est par le Pavillon a Etages (trachée), qui méne a la Salle du
Gouvernement et aux cases suivantes ; le Palais de la Perle Mouvante est le coeur.
Dans le ventre, le Palais de Gouvernement est la rate, et le Champ de Cinabre est a
trois pouces au-dessous du nombril.

Les trois Champs de Cinabre ont chacun leurs dieux qui y résident et qui les
défendent contre les esprits et les souffles mauvais. Or ces maléfiques sont tout
pres des dieux gardiens. Trois des plus pernicieux, les Trois Vers (ou Trois
Cadavres), sont installés a I’intérieur du corps avant la naissance. Ils habitent
chacun un des trois Champs de Cinabre, le Vieux-Bleu au Palais du Nihuan dans
la téte, la Demoiselle-Blanche au Palais d’Ecarlate dans la poitrine, le Cadavre-
Sanglant au Champ de Cinabre inférieur.

Non seulement ils causent directement la décrépitude et la mort en attaquant les
Champs de Cinabre, mais encore ils essaient de faire diminuer le temps de vie alloué a
I’homme qui les héberge, en montant au ciel rapporter ses péchés. C’est qu’apres la
mort, a la différence des ames qui vont aux enfers ou demeurent au tombeau suivant
leur espéce, les Trois Vers vont se promener ; on les appelle « Revenants ». Plus tét
mourra leur héte, plus tot ils seront libérés.

L’adepte doit se débarrasser d’eux au plus vite. Et, pour cela, il doit « Interrompre les
Céréales », car c’est de I’Essence des Céréales que les Trois Vers sont nés et se
nourrissent.

L’abstinence des Céréales, destinée a les épuiser, est la base de tous les régimes
diététiques taoistes, réegimes fort séveres qui excluent en outre le vin, la viande, et les
plantes a saveur forte, pour ne pas incommoder les divinités du corps qui détestent
I’odeur du sang et celle de 1’oignon et de I’ail. Elle ne suffit d’ailleurs pas a les
détruire : il faut encore prendre des pilules qui les font mourir (il y en a beaucoup de
formules), et cela peut durer plusieurs années. Au reste, tous les régimes ne font leur

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



effet qu’a la longue ; et ils sont si durs qu’on ne s’y astreint souvent que
graduellement, comme Tao Yan qui, s’étant mis a I’Abstinence des Céréales a quinze
ans, supprima d’abord presque toute I’alimentation normale, viande, riz, etc., sauf la
farine, puis plus tard supprima la farine elle-méme pour ne plus manger que des
jujubes.

Tant qu’il reste quelque chose du « Souffle de la Nourriture Sanglante », tout progres
est impossible.

La destruction des Trois Vers clot une sorte de période préparatoire. Ce n’est qu’apres
leur expulsion que la plupart des pratiques prennent leur efficacité compléte, car ce
n’est qu’alors qu’il est possible de remplacer I’alimentation vulgaire par le régime
idéal, celui qui rend le corps léger et immortel, et qu’on appelle « se Nourrir des
Souffles » ou « Respiration Embryonnaire ».

Les médecins chinois répartissent les organes du corps en deux classes : les cing
visceres et les six réceptacles ; ce sont ceux qui servent aux fonctions essentielles de la
vie, respiration, digestion, circulation (on sait que la médecine chinoise a connu de tout
temps le fait de la circulation, mais non son mécanisme).

La respiration se décompose en deux temps, I’inspiration qui est une descente du
souffle (air extérieur) du nez, a travers la rate, jusqu’au foie et aux reins, et
I’expiration qui en est la remontée, a travers la rate, vers le cceur et les poumons
et sa sortie par la bouche. Lorsque les aliments solides sont descendus par
I’cesophage dans 1’estomac, ils y sont digérés par la rate, et les éléments utiles sont
transformés en « Souffles des Cing Saveurs ». Ces Souffles des Cing Saveurs se
réunissent dans la rate ou ils se mélent a I’eau venue la par un conduit spécial différent
de I’cesophage (jusqu’au XI° siécle, les médecins chinois ont cru qu’il y avait au fond
de la bouche trois conduits distincts, pour 1’air, les aliments solides, et I’eau) ; et ce
mélange constitue le sang. Chaque fois que le souffle expiré ou inspiré traverse la rate,
il en chasse le sang qui, ainsi poussé, avance de trois pouces dans les veines. Ainsi se
déroulent respiration, digestion et circulation, en dépendance étroite les unes des
autres.

C’est au milieu de ces fonctions normales que se développe la Respiration
Embryonnaire, destinée a les transformer et en partie méme a les remplacer. Les gens
ordinaires se contentent de respirer 1’air extérieur : chez eux, il s’arréte au foie et aux
reins et ne peut franchir ’Origine de la Barriére, gardée par les dieux de la rate. Mais
I’ Adepte, aprés 1’avoir inspiré, sait s’en nourrir, en le faisant passer par le conduit des
aliments : c’est la Respiration Embryonnaire, ainsi nommée parce qu’elle tend a
restituer la respiration de I’embryon dans le sein de sa mere.

L’important est d’apprendre a « retenir le souffle » longtemps afin d’avoir le plus
de temps possible pour s’en nourrir : Liu Gen qui pouvait le retenir trois jours
durant devint immortel. Mais que de longs efforts pour atteindre a pareille
maitrise ! La pratique de la « retention du souffle » est penible ; elle provoque

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

«



toutes sortes de troubles physiologiques, que I’Adepte doit arriver a surmonter
peu a peu.

La Respiration Embryonnaire n’est souvent que le prélude de I’Emploi du Souffle,
c’est-a-dire des divers procédés de circulation du souffle a travers le corps.
L’avalement du souffle, en le faisant passer par I’cesophage au lieu de la trachée, lui
permettait de franchir la porte de 1’Origine de la Barricre, et d’arriver jusqu’au Champ
de Cinabre inférieur et a ’Océan des Souffles ; de 1a, on le conduisait par le canal
médullaire au cerveau, d’ou il redescendait a la poitrine ; ce n’est qu’apres qu’il avait
achevé ce parcours par les trois Champs de Cinabre qu’on I’expulsait tout doucement
par la bouche. Ou bien encore, on le laissait vaguer a travers le corps sans le conduire
(procédé dit de la Fonte du Souffle). En cas de maladie, on le conduisait a 1’endroit
malade afin de le guérir. Le trajet des trois Champs de Cinabre par le canal médullaire
n’était pas suivi seulement par le Souffle : certains ’unissaient a ’Essence dans le
Champ de Cinabre inférieur, et les deux ensembles étaient conduits au Champ de
Cinabre supérieur pour « réparer le cerveau ».

C’est aussi le trajet que suivait la drogue d’immortalité par excellence, le cinabre
(sulfure de mercure) ; mais celui-ci n’était bon a étre absorbé qu’aprés une série de
transformations qui lui donnent la pureté parfaite nécessaire.

Cette technique alchimique compliquée n’a jamais été trés répandue a cause des
dépenses qu’elle imposait.

Comme vous le voyez, I’Immortalité du corps ne s’obtient qu’a la suite d’efforts
prolongés et surtout bien dirigés. Il ne suffit pas de se livrer au petit bonheur aux
pratiques qu’on voit décrites dans les livres ou qu’on entend de la bouche des
maitres ; il faut savoir les graduer de facon a franchir les étapes necessaires.

Toutefois, on ne peut dire qu’il faille suivre un ordre rigoureux, par exemple
commencer par s’abstenir de céréales pour affaiblir les Trois Vers, puis prendre les
drogues qui les tuent, et alors seulement se mettre aux exercices respiratoires et,
retenant le souffle de plus en plus longtemps, arriver enfin a la Respiration
Embryonnaire parfaite. La vie est trop courte, et chaque étape est trop longue a
parcourir, pour qu’on se soumette a un ordre aussi rigide ; et d’ailleurs chaque pratique
aide a la reussite des autres. Il faut les entreprendre toutes ensemble, les exercices
respiratoires en méme temps que le régime diététique, de fagcon a savoir déja pratiquer
la rétention du souffle assez longuement quand on sera délivré des Trois Vers et
n’avoir pas a faire tout I’apprentissage en un temps ou la vie est peut-étre deja fort
avancée.

Seulement, la pratique de se Nourrir du Souffle n’acquerra toute son efficacité que
lorsque le régime et les drogues auront enfin chassé et détruit les Trois Vers.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



La vie humaine est bréve, et la recherche de I’'Immortalité est longue. Aussi les
chances de devenir Immortel diminuent-elles avec 1I’Age, et il est inutile de
s’adonner a ces pratiques passé soixante-dix ans : nul homme qui se met a
soixante-dix ans a la poursuite de I’mmortalité ne peut I’atteindre.

Certes les pratiques taoiques prolongent la vie, avant méme de faire obtenir
I’Immortalité compléte ; mais il ne faut pas trop compter la-dessus, car chacun a son
destin, et si le destin est de mourir prématurément, il est bien difficile d’y échapper, a
moins d’avoir fait assez de progreés pour que le Directeur du Destin raye le nom du
Livre de Mort pour le porter sur le Livre de Vie.

Il existe, en effet, deux registres ou sont inscrits a leur naissance les noms de tous les
hommes : 1’un, le plus volumineux, est celui des hommes du commun, et des infidéles,
c’est le Livre de Mort ; le dieu et ses scribes y inscrivent le nom, le sexe et le temps de
vie alloué a chaque enfant a sa naissance.

L’autre, plus petit, est celui des futurs Immortels, c’est le Livre de Vie ; quelques-uns
y ont leur nom inscrit des leur naissance, mais la plupart y voient inscrire leur nom
quand ils I’ont mérité par leurs efforts ; le dieu les raye alors du Livre de Mort et les
porte au Livre de Vie, et, dés ce moment, ils sont slirs d’atteindre t6t ou tard a
I’Immortalité, a moins de commettre quelque faute grave qui ferait rayer leur nom sur
le Livre de Vie et le ferait retomber, définitivement cette fois, au Livre de Mort.

Ainsi la comptabilité des vivants et des morts est toujours bien tenue et nul ne peut
espérer échapper a la mort et devenir Immortel par surprise.

Mais pour obtenir ’inscription au Registre de Vie, des exercices respiratoires et
diététiques ne suffisent pas, car apres tout ce n’est que de la médecine et de ’hygiene.
Il faut avoir avancé dans la vie religieuse, et en particulier avoir fait des progrés dans
la méditation et la contemplation. C’est 1a un autre aspect du Taoisme, et non moins
important.

Les techniques spirituelles :
vision intérieure, méditation et union mystique

Si le Taoisme, pour faire acquérir a ses fidéles I’immortalité du corps matériel, s’était
contenté des drogues et des pratiques alimentaires, respiratoires et alchimiques, en un
mot des pratiques dites de Nourrir le Corps, il aurait été une hygiéne, ou un systeme
médical, mais non une religion. Or c’est bien comme une religion qu’il nous apparait
aux premiers siecles de notre ére. C’est qu’en effet, quelque importantes que fussent
toutes ces pratiques, elles ne suffisaient pas a faire acquérir I’Immortalité ; tout au plus
pouvaient-elles prolonger la vie.

Pour devenir Immortel, il fallait y ajouter des pratiques d’un tout autre ordre. « Nourrir

le Corps » ne fait durer que le corps. Mais les dieux et les esprits dont le corps est
I’habitacle tendent sans cesse a s’en aller ; et leur départ aménerait la mort. Si on ne

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



peut les retenir, toutes les drogues et toutes les recettes risquent de devenir inutiles.
Les procédés de « Nourrir I’Esprit » consistent surtout a entrer en relation avec les
dieux par la Vision Intérieure afin de les faire rester a I’intérieur du corps.

C’est tout ce qui est nécessaire pour obtenir I’Immortalité, et la plupart des Adeptes ne
vont pas plus loin. Ce n’est cependant qu’un degré ¢lémentaire que les Adeptes
supérieurs doivent dépasser pour atteindre a I’Union Mystique, qui ne leur donnera pas
seulement I’immortalité du corps, mais les rendra Uns avec le Dao, but supréme de la
carriere de I’ Adepte taoiste.

Mais n’entre pas en relation avec les dieux qui veut. Bien que les dieux soient en
nous, a I’intérieur de notre corps, il n’est pas possible de les atteindre, s’ils ne
consentent a se laisser approcher. La simple connaissance des procédés n’y suffit
pas ; il faut encore qu’ils le veuillent bien. On ne peut les y obliger par des
formules et des recettes, quelque puissantes qu’elles soient, s’ils refusent.

Le moyen de s’attirer leur bienveillance, ¢’est de mener une vie pure et en particulier
d’accomplir de bonnes ceuvres. Les récits hagiographiques montrent que la conquéte
de I’Immortalit¢ commence d’ordinaire par la pratique des bonnes ceuvres. L’Histoire
des Han Postérieurs mentionne des Taoistes de bonne famille qui, aux deux premiers
siecles de notre ére, se rendirent célébres en nourrissant des orphelins, en entretenant
des routes, en construisant des ponts. On allait méme jusqu’a distribuer tous ses biens
aux pauvres.

Le Livre du Sceau de jade considére comme actes méritoires par excellence ceux par
lesquels « on sauve les hommes du danger, en leur faisant éviter le malheur, en les
protégeant des maladies, en empéchant les morts prématurees ».

On avait codifié et réglé les actes bons et mauvais et leur rétribution. Un réglement de
vie taoiste, I’Extrait des Régles et Défenses Rituelles les plus Importantes, donne
toute une gradation de chatiments a mesure que les péchés s’accumulent.

« Il 'y a dans le corps de ’homme des dieux qui, a certains moments fixés,
montent faire rapport sur les actes bons et mauvais. »

Quand les fautes dépassent 120, on tombe malade. A 180 fautes, c’est de
I’imperfection : celui-la ne réussira pas a faire 1’¢levage des animaux domestiques. 190
fautes, c’est de I’incurie : cet homme prendra une maladie épidémique. 530 fautes,
c’est un petit mal : I’homme aura des enfants mort-nés. 720 fautes, c’est un grand mal :
il n’aura pas de fils et beaucoup de filles. 820 fautes, c’est un malheur : I’homme aura
une maladie qui le rendra aveugle ou sourd. 1080 fautes, c’est une calamité : il mourra
de mort violente. 1 200 fautes, c’est un désastre : il sera pris dans une révolte. 1 600
fautes sont une catastrophe : il n’aura pas de descendance, ni fils ni petit-fils. 1 800
fautes, c’est un sinistre : le malheur se répand sur cing générations.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

e



Et il continue ainsi, augmentant les rétributions mauvaises a mesure que croit le
nombre des péchés, jusqu’a plus de 10.000 péchés : le plus terrible de tous les
chatiments arrive alors, 1’extinction par le glaive, une exécution publique, du coupable
et de toute sa famille.

Pour les bonnes actions, le catalogue est plus bref et moins détaillé ; il était moins
nécessaire d’insister dans ce cas : qui avait accompli 300 bonnes actions devenait
Immortel Terrestre ; il en fallait 1.200 pour devenir Immortel Céleste. Celui qui apres
1.199 bonnes actions en fait juste une seule mauvaise perd toutes les bonnes actions
antérieures et doit recommencer le tout.

Tout le monde n’était pas aussi sévere ; et il y avait des rituels de pénitence pour
effacer les péchés.

La pratique des bonnes ceuvres attire la bienveillance des dieux et des Immortels,
surtout si elle s’accompagne d’exercices ¢lémentaires de respiration et d’une certaine
simplicité alimentaire. C’est ainsi que Zhou Yishan, dont un texte raconte les bonnes
ceuvres, se vit récompenser de sa vertu par un Immortel.

« Il habitait alors a Chenliu un certain Huang Tai. Il n’avait ni femme, ni enfants, ni
parents, et nul ne savait d’ou il venait ; il était toujours vétu d’habits rapiécés et
vendait de vieux souliers. Zhou Yishan le vit en traversant le marché, et trouva son
habillement extraordinaire. Il se dit : « J’ai entendu dire que les yeux des Immortels
ont la pupille carrée. » Or il en était ainsi de Huang Tai. Trés content, il lui acheta
plusieurs fois des souliers. A la fin, Huang Tai alla chez lui et lui dit :

— J’ai appris que vous aimiez le Dao : c’est pourquoi je suis venu vous voir. Je suis
I’Immortel du Pic du Centre...

A ce stade du début, ce sont les Immortels et les dieux qui cherchent les fidéles
encore ignorants et, d’eux-mémes, entrent en communication avec eux.

Mais, quand ils sont plus avancés, les Adeptes savent qu’ils ne doivent pas
attendre qu’on vienne les trouver, et que c’est a eux a aller a la recherche des
dieux.

Quels sont ces dieux avec qui les Adeptes taoistes voulaient entrer en communication
directe ? Ceux de la religion antique, dispensateurs de biens trés concrets, santé, pluie
et chaud en leur temps, bonnes récoltes, prospérité familiale, ne les intéressaient guére.
Que pouvait-on avoir a demander d’utile pour le salut au Comte du Vent Fengbo ou au
Maitre de la Pluie (Yushi) ou méme, pour prendre des dieux plus importants, au Comte
du Fleuve (Hebo) ou aux dieux des Pics et des Mers, qui ne sont apres tout que des
divinités locales dont la compétence est strictement limitée aux événements qui se
produisent dans leur domaine territorial ? Le Dieu du Sol était une divinité hostile qui
garde les &mes des morts prisonniéres dans ses Prisons Terrestres (diyu) et méme les
dévore. Il n’y avait que le Seigneur d’En Haut (Shangdi) a qui il pQt étre utile de

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



s’adresser ; mais, pour les Taoistes, son role est bien réduit, puisque le véritable
recteur du monde ce n’est pas lui, ¢’est le Dao impersonnel dont le monde est sorti par
transformation.

En fait, les grands mystiques du IV¢ et du IlI¢ siécle avant J.-C., Laozi, Zhuangzi,
adressent leurs effusions au Dao et trouvent dans son impersonnalité méme des motifs
d’exaltation mystique. Cependant, dés I’antiquité, Yuan de Qu, un contemporain de
Zhuangzi, va chercher I’Union au ciel, dans la cité du Seigneur d’En Haut ; et il est
bien difficile de savoir si ce n’est qu’une allégorie poétique ou si, comme les Taoistes
des siécles suivants, il ne personnalisait pas déja le Dao lui-méme.

C’est a cela en effet que devaient en arriver les Taoistes des Six Dynasties, qui
admettent que le Dao, pour instruire les dieux et les hommes, prend la forme humaine
et devient le Seigneur du Dao, Daojun : le personnage qui avait été connu au temps des
Zhou sous le nom de Laozi était, pour eux, le Trés-Haut Seigneur du Dao, Taishang
Daojun, ou comme on I’appelle aussi le Trés-Haut Vieux-Seigneur, Taishang Laojun ;
le Laozi des textes antiques n’est qu’une de ses nombreuses descentes en ce monde
pour instruire les hommes et leur apprendre le chemin du salut.

A cette époque, I’influence du Bouddhisme, avec ses grands étres transcendants que
sont les Bouddhas et les Bodhisattvas, avait donné naissance dans le Taoisme & une
série d’étres transcendants similaires, qui jouent le méme rble de sauveurs et
d’instructeurs sous le titre de Vénérables Célestes tianzun, titre qui prétait a la
confusion, car il était commun aux deux religions, soit que, d’origine vraiment taoiste,
il et été emprunté par les premiers missionnaires pour traduire le titre de Bhagavat
donné au Bouddha (ultérieurement, pour éviter la confusion, les Bouddhistes le
remplacérent par shizun, « Vénéré du Monde »), soit qu’il fit une premicre
interprétation bouddhique de ce titre et qu’il elt été emprunté par les Taoistes (dans le
Taoisme, il parait avoir été précédé par le titre de Roi Céleste, tianwang), comme ils
emprunterent a la méme époque le nom de Mara (mo) pour désigner les démons, celui
de Kalpa (jie) pour désigner les ages du monde, etc.

En tout cas, quelle que soit ’origine du nom lui-méme, la conception de ces étres
suprémes se modela a certains points de vue sur la conception populaire chinoise du
Bouddha et des Bodhisattvas. A I’exemple du Treés—Haut Vieux-Seigneur, d’autres
divinités descendirent en ce monde pour instruire les hommes ; ceux qui ne
descendent pas si bas que la terre préchent du moins aux dieux et aux Immortels,
et ceux-ci a leur tour révelent aux dieux inférieurs et aux hommes les
enseignements des dieux les plus élevés.

Ainsi les « recettes importantes » et les « formules puissantes » grace auxquelles il
est possible d’obtenir I’Immortalité viennent en notre monde.

C’est avec ces dieux que les Adeptes taoistes cherchent a entrer en relations, car ce

sont eux qui peuvent les aider a faire leur salut. Ils sont extrémement nombreux parce
que chaque Adepte a le sien ou les siens propres : le Taoisme est a certains points de

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

e



vue tout proche du spiritisme, et de méme que les médiums spirites ont chacun un ou
plusieurs esprits qui les guident et les « controlent », de méme les Adeptes, qui sont
souvent des médiums, ont chacun leurs dieux particuliers qui les aident au moins au
début de leur carriére.

Ces dieux forment une vaste hiérarchie, depuis de petits Immortels, encore tout
proches des hommes, jusqu’aux dieux suprémes ; les Adeptes gravissent
lentement les degrés de cette hiérarchie, obtenant au fur et a mesure de leurs
progres d’entrer en relations avec des dieux de plus en plus élevés. Ils les voient,
ils parlent avec eux, ils apprennent d’eux leurs noms, leurs titres, leur origine,
leurs fonctions actuelles et anciennes, leur résidence : ainsi s’est constitué un
immense panthéon, a la fois confus, parce qu’il est difficile de classer toutes ces
divinités d’origine disparate, et précis, parce que sur chacun d’eux les détails
exacts abondent, venant de tous ceux qui les connaissent intimement.

Dés le VI¢ siecle, on ne s’y retrouvait plus guére, et Tao Hongqing, un des grands
Taoistes d’alors, essaya en vain d’en établir le schéma ; méme aidé par les dieux qu’il
consultait, il n’est pas arrivé a éviter les confusions, les doubles emplois et les
omissions. Aujourd’hui, quinze siécles apres lui, la confusion est plus inextricable
encore, et je ne peux prétendre a donner ici un exposé complet de ce panthéon avec ses
dieux, ses déesses, ses Immortels et Immortelles, ses fonctionnaires divins,
extraordinairement nombreux, rangés en catégories hiérarchisées, elles-mémes fort
nombreuses. Des livres entiers sont consacres a établir les rangs de cette hiérarchie
d’étres transcendants ; et ces essais de classification augmentent la confusion. Mais,
s’il est & peu preés impossible de se retrouver dans tous ces degrés hiérarchiques, et de
donner une idée du panthéon taoiste tel qu’il est actuellement ou tel qu’il était vers le
VI¢ et le VII¢ siecle, il est heureusement bien plus facile de suivre la genése des dieux
dans les livres anciens qui la décrivent.

Et cette théogonie taoiste, qui est en méme temps une cosmogonie, montrera comment
les daoshi et les fidéles de 1I’époque des Six Dynasties se représentaient le monde
divin.

Le monde, suivant les Taoistes, a un commencement et une fin identiques : ¢’est
le Chaos, d’ou tout sort et ou tout retourne. Toutes choses sont faites de Souffles
qui ont subi, a divers degrés, une modification que I’on exprime par les mots « se
nouer » et « se coaguler », et dont le résultat est de les matérialiser de plus en
plus.

A P’origine, les Souffles étaient confondus dans le Chaos ; puis ils se separerent en
neuf souffles distincts. Les dieux et ’univers sortirent presque ensemble du
Chaos, sans que les dieux, malgré une légere antériorité, n’aient rien a faire dans
la creation.

Chacun des dieux se fit un palais, et dans chaque palais furent installés des
services divins et des bureaux ou travaillent les dieux et les Immortels

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

-



fonctionnaires. Méme dans le monde divin, les Chinois ne congoivent pas de
félicité plus grande que d’étre fonctionnaires.

Ces fonctionnaires divins sont légion ; le premier palais céleste, le Palais de
Ténuité Pourpre, comporte, a lui seul, 55.555 myriades d’étages formant autant
de bureaux, et dans chacun il y a 55.555 myriades de fonctionnaires divins, tous
formés de Souffles, tous nés spontanément, tous vétus de vétements ailés en
plumes vertes. Et il y a beaucoup de palais dans les 81 étages des cieux ! Tous sont
remplis de dieux ; mais, a mesure qu’on descend dans la hiérarchie divine, ils
sont faits de Souffles moins subtils.

Tous ces dieux, grands et petits, ne gouvernent pas le monde, ni le monde
physique, le Ciel et la Terre comme disent les Chinois, ni le monde des hommes,
souverains, ministres et peuple. Certes il y a des dieux qui président aux
phénomenes physiques : le soleil et la lune ont leurs dieux ; il y a tout un bureau
chargé du tonnerre et des éclairs, de la pluie et du vent, sous la présidence de
Monseigneur le Tonnerre. Et il y a aussi des dieux qui président aux destinées
humaines, comme le Directeur du Destin et ses subordonnés, qui fixent la durée
de la vie de chaque homme a sa naissance et ’allongent ou la raccourcissent
ensuite suivant ses bonnes et mauvaises actions. Mais ils ne sont que des
fonctionnaires d’une administration colossale, moins encore, les rouages d’une
organisation immense qui va toute seule et dans laquelle ils n’interviennent que
pour accomplir les actes de leur fonction. Du haut en bas, ils ne dirigent pas.

Les Taoistes croyaient, comme I’ont toujours fait les Chinois, que le monde se
gouverne parfaitement tout seul, et qu’il n’y a aucun besoin que les dieux s’en mélent.
Le Ciel produit les étres et les choses, la Terre les nourrit, les Quatre Saisons se
suivent régulierement, les Cing Eléments se remplacent en triomphant les uns des
autres en un cycle sans fin, le yin et le yang se succédent I’un a ’autre. Toutes choses
vont fort bien d’elles-mémes. Si quelqu’un s’avisait de vouloir les diriger, tout irait de
travers, comme 1’expliquait déja Zhuangzi au III® siecle avant notre ére.

S’il arrive parfois des catastrophes, la faute en est aux hommes. L’homme peut agir
bien ou mal, c¢’est-a-dire en se conformant au Ciel ou ne s’y conformant pas : dans ce
dernier cas, cette espece de révolte réagit sur le systeéme général du monde, et c’est ce
qui cause les cataclysmes, eclipses, tremblements de terre, incendies, inondations, etc.

Aussi les dieux, les saints, les grands Immortels qui auraient le pouvoir de
gouverner le monde, le laissent-ils aller en se gardant bien d’en déranger le
mecanisme. Leur role est tout autre : ils sont tous, du plus grand au plus petit, des
instructeurs ; et ce qu’ils enseignent, ce sont les procédés du salut, non pas tant
des doctrines ou des croyances que les recettes physiologiques, médicales ou
alchimiques qui préparent les fideles et les rendent dignes de recevoir les
préecédentes.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

.



Tels sont les dieux taoistes, et tel est leur role dans le monde. C’est avec eux qu’il
faut que I’Adepte entre en relations. Au début, les dieux et les Immortels viennent
d’eux-mémes a la rencontre des apprentis qui font preuve de mérites, afin de les
mettre sur la voie.

Mais il ne serait ni convenable ni prudent de les attendre toujours : la vie
humaine est bréve et ils pourraient se faire attendre trop longtemps. Il faut donc
aller a leur recherche et tacher de les atteindre : ils ne refusent jamais leur aide
aux hommes de bonne volonte.

Mais encore faut-il savoir ou les trouver. Leurs Palais Célestes sont bien connus ;
on en sait ’emplacement exact et les chemins d’accés. Mais il n’est pas a la portée
de tout le monde de « monter au ciel en plein jour » : bien loin que ce soit un
procédé de recherches préliminaires, c’est au contraire le dernier terme de
I’obtention de I’Immortalité, et encore pour les plus grands Immortels seulement,
car la plupart des Adeptes taoistes n’atteignent jamais a ce degré.

Heureusement les dieux descendent souvent sur terre, et résident dans les grottes
des montagnes. Bien des montagnes et des grottes sont connues pour servir ainsi
d’habitation temporaire aux dieux et aux Immortels ; mais ils n’y résident pas
toujours, et méme si on découvre la grotte, on ne peut étre sar de les y trouver.
En effet, les dieux et les Immortels, sans se refuser a enseigner ceux qui les
cherchent sincérement, graduent leur aide suivant le degré d’avancement des
chercheurs : ceux-ci doivent avancer pas a pas et ne sont jamais accueillis que par
des Immortels ou des dieux dont le rang, et par conséquent le savoir, soient tels
que leur enseignement ne soit pas hors de portée de celui a qui ils s’adressent. Il
ne sert a rien de s’adresser trop tot a un dieu trop élevé : il ne peut rien pour un
apprenti encore trop peu avance et qui ne comprendrait pas son enseignement. Il
ne se montrera pas, ou, s’il daigne se montrer par bienveillance, ce sera pour
renvoyer le chercheur trop pressé a d’autres dieux et Immortels de rang plus bas
et, par suite, mieux a sa portée.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



Chercher les dieux a travers le monde est donc chose longue et bien fatigante. 11
faut de longues années, et on doit parcourir le monde en tout sens pour passer de
maitre a maitre, avec mille fatigues et mille retards, sans parler des dépenses
qu’entrainent tous ces voyages et de I’impossibilité de mener une vie normale.

Or, en Chine comme ailleurs, les questions de dépense jouent leur réle dans la vie
méme des deévots, et les Adeptes taoistes n’¢taient pas tous des hommes forts riches.

Un alchimiste du IV siécle reconnait qu’il n’a jamais pu réussir a faire la drogue
d’immortalité, parce que, malgré sa fortune, le colt du cinabre pur et les frais des
manipulations alchimistes dépassaient ses moyens.

Les voyages a la recherche des dieux auraient découragé les Adeptes pauvres et
effrayeé les plus riches.

Mais il y a un autre moyen d’approcher les dieux sans faire tous ces longs voyages. Ils
sont en effet toujours prés de nous, plus encore que prés de nous : ils sont en nous.
Notre corps est rempli de dieux, et ces dieux sont les mémes que ceux du monde
extérieur : c¢’est une des conséquences de ce fait que le corps humain est identique au
monde, est le monde lui-méme en une autre forme : microcosme en face de
macrocosme.

La téte ronde est la voQte céleste, les pieds rectangulaires sont la terre carrée ; le
mont Kunlun qui porte le ciel est le crane ; le soleil et la lune, qui y sont attachés
et tournent autour de lui, sont respectivement I’eil gauche et I’il droit. Les
veines sont les fleuves, la vessie est I’océan, les cheveux et les poils sont les astres
et les planetes ; les grincements des dents sont les roulements du tonnerre. Et
tous, les dieux du soleil, de la lune, des fleuves, des mers, du tonnerre, se
retrouvent dans le corps humain. (Il est intéressant de faire ce rapprochement des
doctrines de la kabbale et de ’aric anpin, ce qui prouve bien que cela a été récupéré
tardivement par les hébreux).

Comment sont-ils a la fois dans le monde et dans le corps de chaque homme ? C’est
une question que les Taoistes ne semblent s’€tre posée que tardivement ; et alors ils
empruntérent aux Bouddhistes, en faveur de leurs dieux, le pouvoir de « diviser leur
corps », que possedent les Bouddhas et les Bodhisattvas. Les anciens se contentent
d’admettre le fait sans y réfléchir davantage.

Ces dieux de I’intérieur du corps sont extrémement nombreux : leur nombre est,
comme celui des os, des articulations et des points d’acuponcture, en rapport avec
celui des jours de I’année (car le calendrier est lui aussi identique au monde et au
corps humain) : c’est un multiple élevé de 360, et on parle généralement de 36.000
dieux. Chaque membre, chaque articulation, chaque viscere, chaque organe,
chaque partie du corps a son ou ses dieux. Le foie a quatre divinites ; les poumons
six, gardiens du Pont aux Douze Travées (trachée), ce qui n’empéche pas la
trachée elle-méme d’avoir douze Hommes-Reéels Portiers qui président a la

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

i



montée et a la descente du souffle. La rate en a cing ; les reins sept, qui gardent le
Portillon de la Barriére de Jade de I’os inférieur du dos. Le ceeur a le Seigneur
Male, Directeur du Destin pour la Section Médiane, qui garde le portillon de
I’ouverture du sang et dont la bouche crache un souffle de nuage qui humecte les
cing visceres ; le nez a son dieu, et de plus le Vieux Seigneur des Trois Simplesses
en garde le dessous, flanqué de deux Immortels, un pour chaque narine, et suivi
derriere de six autres. Et outre les dieux, les Hommes Reéels, les Immortels de tout
rang, il y a encore les ames, hun et po qui sont de bien petits esprits. Les plus
importants de tous les dieux du corps sont ceux des trois Champs de Cinabre, ces
centres vitaux dont j’ai déja parlé, ces postes de commandement des trois régions
du corps, téte, poitrine, ventre, dont les neuf cases d’un pouce chacune sont
autant de Palais ou résident des dieux.

Tous ces dieux sont chargés de défendre les organes ou ils résident, et de défendre le
corps contre les esprits et les Souffles mauvais qui le rongent au-dedans et qui
I’assaillent du dehors. N’entre pas qui veut dans le corps ; quand un esprit se présente,
on ne le laisse pénétrer qu’a bon escient :

« Au-dessus de I’intervalle des deux sourcils, a ’intérieur du front, sont a droite le
Portique jaune et & gauche la Terrasse Ecarlate, qui se dressent pour garder ’espace
d’un pouce (la premicre case du Champ de Cinabre) ; c’est entre eux que passent les
grands dieux des Neuf Palais (neuf cases du cerveau), dans leurs entrées et leurs
sorties. Les dieux gardiens de la Terrasse et du Portique laissent entrer et sortir les
fonctionnaires divins des Neuf Palais, ainsi que ceux qui portent les ordres du Seigneur
d’En Haut, les Adolescents de Jade et les chars impériaux qui vont et qui viennent ;
mais ils ne permettent de passer a aucun autre : tel est le réglement. (Quand un
messager se présente), le Seigneur Impérial Nouveau-Né donne charge aux dieux des
deux oreilles de le faire entrer ; ceux-ci frappent sur des gongs et des cloches pour
avertir les délégués des Neuf Palais, afin qu’ils sachent son arrivée et se préparent
respectueusement a le recevoir. Ces gongs et ces cloches, les hommes les entendent
comme des bourdonnements d’oreilles ; quand on entend ses oreilles chanter, c’est
qu’il entre des messagers de I’extérieur. »

L’homme peut aider a la défense de son propre corps : au moindre bourdonnement
d’oreilles, il doit dire une priére ; si, la priére finie, il a une sensation de chaleur a la
face, c’est bon signe ; mais s’il sent du froid entre le front et la nuque, c’est qu'un
Souffle mauvais entre ; alors il doit en toute hate se coucher, fermer les yeux et
s’adresser au Grand-Un pour qu’avec son grelot de feu liquide il chasse les Souffles
mauvais qui ont réussi a pénétrer.

Tous ces dieux protecteurs du corps sont les mémes que ceux du monde, et le passage
suivant du Livre de la Forét de Jade Rouge du Service des Immortels de Grande
Pureté montre bien comment le corps de ’homme et I’univers se confondent, et
comment on passe sans transition de I’un a I’autre :

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

«



« Au ciel, il y a le Mystérieux Un dans le Grand Yang ; il est appelé Perle Mouvante.
C’est la porte de tout ce qui est merveilleux : qui ’obtient et le conserve obtiendra la
Vie Eternelle. Dans I’homme, il y a les Trois Uns qui n’habitent pas toujours au méme
endroit : qui est capable de les garder deviendra roi des Immortels. L’un est dans le
Grand Gouffre du Pdle Nord ; en avant est la Salle de Gouvernement, au-dessous est le
Palais d’Ecarlate, au-dessus est encore le Dais Fleuri avec son Pavillon de Jade aux dix
mille étages. »

De méme pour les divinités appelées la Dame Reine de 1’Occident et le Seigneur Roi
de I’Orient, Xiwangmu et Dongwanggong :

« Le Seigneur Roi de 1’Orient (Dongwanggong) est le Souffle originel du Yang Vert,
le premier des dix mille dieux ; vé&tu de vétements de perles de trois couleurs, il réside
dans I’Est ; sous lui est Pong-lai (I’ile des Immortels). 11 est aussi dans I’homme, au-
dessus de la téte, au sommet du créne, ayant a gauche WangQiaozi et a droite Che
Songzi ; il réside dans I’ceil gauche, et va s’ébattre sur le sommet de la téte ; le Souffle
de son Essence en haut forme le soleil. L’ceil gauche est le soleil, ’ceil droit est la
lune ; le Pére Roi (Wang-fu) est dans I’ceil gauche, la Mére Reine (Wang-mu) est dans
I’ceil droit. »

Ces mémes divinités ont aussi leur place dans la Section Médiane :

« La Dame Reine de I’Occident (Xiwangmu) est le Souffle originel du Grand Yin. En
bas, elle réside au mont Kunlun, dans la Ville de Métal aux neuf étages ; en haut, elle
réside au Dais Fleuri et & la Grande Ourse, au-dessous de I’Etoile Polaire. L’homme a
aussi cette divinité : elle est dans I’ceil droit de I’homme. Les deux seins de ’homme
sont le Souffle de I’Essence des dix mille dieux, 1’élixir du yin et du yang. Au-dessous
du sein gauche est le soleil, au-dessous du sein droit est la lune : ce sont les demeures
du Roi de I’Orient et de la Reine de I’Occident, qui en haut résident dans les yeux et
s’ébattent sur le sommet de la téte (et en bas) s’arrétent au-dessous des seins et
résident dans le Palais Ecarlate (le coeur). »

Ce ne sont pas seulement les dieux isolés qu’on retrouve dans le corps humain. C’est
I’administration céleste tout entiere.

« Dans le corps de chaque homme, dit un auteur taoiste du V€ siecle, il y a trois Palais,
six Administrations, cent vingt Barriéres, trente six mille dieux. On reconnait sans
peine les Trois Palais des Trois Originels, qui sont décrits dans d’autres textes, avec
leurs Administrations, leurs Prétoires, leurs Bureaux. Les chiffres ne sont pas
exactement les mémes. C’est assez naturel : le corps humain est le monde, mais le
monde en petit.

Ainsi les dieux sont en nous-mémes. C’est dans notre corps et non dans les grottes des

montagnes lointaines qu’il convient de les chercher. Et pour qui en sait le moyen, il
n’y a pas de difficulté a parvenir jusqu’a eux. Or ce moyen est a la portée de tous ceux

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

.



qui sont capables de mener la vie spirituelle nécessaire a la conquéte de I’Immortalité :
c’est la méditation.

On entre en relation avec les dieux moins pour leur demander des conseils et des
révélations, que pour obtenir d’eux qu’ils restent a I’intérieur du corps ou leur
présence est nécessaire a la conservation de la vie. Le procédé pour lesy garder et
les obliger a demeurer a leur place est ce que les Chinois appellent « Garder
I’Un » shouyi, parce que c’est surtout le Grand Un, chef de tous les esprits du
corps, qu’il faut garder et retenir. Ce procédé n’est autre que la concentration
dans la méditation : on regarde un des dieux, celui qu’on veut fixer, et on tient la
pensée concentrée sur lui. Ce n’est pas une simple représentation illusoire : on
n’imagine pas le dieu, on le voit réellement a I’endroit du corps ou il réside, dans
sa pose ordinaire et avec son entourage, vétu de son costume et nanti de ses
attributs.

C’est 1a ce qu’on appelle la Vision Intérieure. L’Adepte ferme les yeux pour
arréter la vision externe ; ainsi leur lumiére (ils sont le soleil et la lune) se répand
a lintérieur du corps qu’elle illumine, et si cette clarté ne suffit pas, il fait
descendre le soleil en son corps par une incantation. Cette technique, comme
toutes les autres, demande un apprentissage. Au début, la vision est confuse et
comme voilée, les détails n’apparaissent pas. Mais elle s’améliore peu a peu a
mesure qu’on s’exerce, et on arrive a voir les dieux avec précision et exactitude :
le dieu des Cheveux, haut de deux pouces et vétu de gris; le dieu de la Peau, haut
d’un pouce et demi et vétu de jaune ; le dieu des Yeux, Lumiere-Abondante, haut
de trois pouces et demi et vétu d’habits des cinq couleurs ; le dieu du Nez, haut de
deux pouces et vétu de vétements verts, jaunes et blancs ; le dieu de la Langue,
haut de sept pouces et vétu de rouge ; les dieux du Cerveau, de la Moelle et de la
Colonne vertébrale, tous trois vétus de blanc et hauts ’un d’un pouce, le second
de cing et le troisieme de trois et demi, etc.

L’imagination ne s’est pas donné libre carriére dans ces representations, et il y a
eu visiblement un effort pour accorder la couleur des vétements a I’organe que
gouverne le dieu : le blanc du cerveau et de la moelle, le rouge de la langue, le vert
jaune blanc de la pituite, le jaune de la peau, les cing couleurs symbole de la
vision. On passe en revue en une séance tous les dieux du corps ’un apres
I’autre ; cette surveillance qui s’exerce sur eux par ce procédé les retient a leur
place et les empéche de s’en aller.

La Vision Intérieure n’est que le seuil de la vie spirituelle : les Adeptes ordinaires
peuvent s’en contenter ; ceux qui aspirent a une vie religieuse plus intense et
moins superficielle savent qu’il faut pousser bien plus loin.

La formule fondamentale du Taoisme est « Non-Agir » (wuwei). Tout ce qui se
fait spontanément est supérieur a ce qui est fait volontairement. De méme que,
dans la technique du Souffle, la Fonte du Souffle (liangi) est supérieure a la
Conduite du Souffle (xinggi), de méme, dans la technique de la méditation,

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

e



I’extase consistant a « s’asseoir et perdre conscience » (zuowang), extase qui laisse
Pesprit (le ceeur, xin, disent les Chinois) libre sans lui imposer de sujet de
meditation (cunsi), est supérieure a la concentration par laquelle on lui impose la
vision des dieux et des esprits pour les surveiller ou pour entrer en relation avec
eux.

Dans cette contemplation supérieure, qui est « le dernier territoire de ce qui est du
monde et le premier domaine du Dao », et qu’on considére comme la « perfection de
la méditation », « le corps est comme un morceau de bois mort, le coeur est comme de
la cendre éteinte, sans émotion et sans dessein ».

Le cceur, ’esprit est complétement vide, les choses extérieures n’y parviennent pas :
on peut dire « qu’il n’y a pas de cceur pour contempler », tant il a perdu toute activité
propre et méme toute conscience ; et cependant « il n’est rien que n’atteigne la
contemplation ». L’esprit étant parfaitement calme et toute influence des phénomenes
de D’extérieur étant anéantis, 1’Adepte voit en son esprit le Dao, réalite supréme
toujours présente, que 1’agitation des phénomenes lui masquait comme une sorte de
voile ; il réalise sa présence.

Reéaliser la présence du Dao produit la Sapience (hui). Ce n’est pas quelque chose de
nouveau qui se crée : la Sapience est toujours en nous, mais ordinairement elle est
troublée par les désirs, et toute confuse. Par la contemplation, elle revient a sa pureté
naturelle. Peu a peu elle s’éclaire ; aussi I’appelle-t-on la Lumiére Céleste (tianguang).
Ce n’est pas une nouvelle science se produisant alors ; elle est déja produite, il suffit
de la réaliser.

Ce qui est difficile, c’est qu’il faut bien se garder de se servir de cette Sapience ;
car se servir de la Sapience, c’est se servir du coeur, ce qui fatigue le corps, de
sorte que le Souffle Vital et I’Esprit se dispersent et la vie finit bientot. Or il est
malaisé d’avoir la Sapience et de ne pas s’en servir ; c’est une tentation a laquelle
peu d’hommes résistent, car si dans le monde beaucoup de gens réussissent a
perdre conscience de leur personne corporelle (wangxing), peu sont capables de
perdre conscience de leur « nom » (wangming), de la réputation et de la gloriole
qu’on peut tirer de la connaissance du Dao.

Zhuangzi a dit :

« Connaitre le Dao est facile ; n’en pas parler est difficile. C’est une des derniéres,
mais non une des moindres difficultés de I’obtention du Dao » (dedao). Car c’est a
« obtenir le Dao » ou a « posséder le Dao » (le mot de a le double sens d’obtenir et de
posséder) que mene la contemplation, c’est-a-dire a 1’Union Mystique. Celle-Ci est
définie en ces termes dans le Traité sur [’extase qui consiste a s’ asseoir et perdre
conscience (Zuowang lun).

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

.



« Le Dao, ayant sa force parfaite, change le Corps (xing) et I’Esprit (shen). Le Corps
est pénétré par le Dao et devient un avec I’Esprit ; celui dont le Corps et I’Esprit sont
unis et ne font qu’un, est appelé Homme Divin (shenren).

Alors la Nature de I’Esprit est vide et est sublimée, sa substance ne se détruit pas
par transformation (c’est-a-dire ne meurt pas). Le Corps étant tout pareil a
I’Esprit, il n’y a plus ni vie, ni mort ; secrétement c’est le Corps qui est pareil a
I’Esprit, en apparence c’est ’Esprit qui est pareil au Corps. On marche dans
I’eau et dans le feu sans dommage ; placé en face du soleil (le corps) ne fait pas
d’ombre ; durer ou finir dépend de soi-méme ; on sort et on rentre (c’est-a-dire
on meurt et on vit de nouveau) sans intervalle. Le Corps qui n’est que fange
semble parvenir a I’état de la Merveille Vide ; a plus forte raison la connaissance
transcendante s’accroit en profondeur, s’accroit en étendue !

Il faut entendre cette identité du Corps et de 1I’Esprit dans le sens le plus strict : le
Corps est devenu le méme que I’Esprit, ¢’est-a-dire qu’il s’est dépouillé des Souffles
impurs qui le constituent normalement ; c’est pourquoi il ne fait plus d’ombre au
soleil.

C’est le dernier degré de la contemplation : apres avoir réalisé la présence du Dao en
lui, I’ Adepte s’apercoit qu’il n’est pas différent du Dao, mais qu’il est Un avec le Dao,
qu’il est le Dao méme.

C’est I’¢état d’Union : « Le corps matériel transformé est identique a I’Esprit ; I’Esprit
fondu devient subtil, il est un avec le Dao. Le corps unique se disperse et devient tous
les phénomenes ; les phénomenes se confondent et deviennent le corps unique.

Le Livre de I’Ascension en Occident (qui date du début de 1’¢re chrétienne) dit de
I’Homme Divin parvenu a 1’Union :

« Il a le ceeur identique au ciel, et il est sans connaissance ; il a le corps identique au
Dao, et il est sans corporéité.

A la fois dans son corps et dans son esprit qui sont désormais identiques, 1’Adepte
devenu un avec le Dao est en toutes choses comme le Dao lui-méme : c¢’est pourquoi
on dit qu’il n’a pas de connaissance, car la connaissance implique une distinction entre
sujet connaissant et objet connu ; celui qui connait est extérieur aux choses, et
I’homme en état d’union avec le Dao n’est pas extérieur aux choses, il n’est pas
différent d’elles, puisqu’il est identique au Dao qui est en elles, qui est elles, qui est
I’ultime réalité de toutes choses, masquée a ’homme ordinaire par la fantasmagorie
des phénomenes.

En faisant ainsi de I’Union Mystique avec le Dao le dernier terme de la carriére
d’immortalité, les daoshi des Six Dynasties renouaient avec la grande tradition taoiste,
celle de Laozi et Zhuangzi. Au 1V¢ et au IlI¢ siecle avant notre ére, le Taoisme etait
encore proche de ses origines, mais il avait déja établi ses techniques fondamentales

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



d’immortalité : diététique, exercices respiratoires, drogues, et aussi méditation ;
I’alchimie seule semble avoir manquée. Laozi et I’école qui se réclamait de lui, celle
de Zhuangzi et de Liezi, développant les techniques spirituelles, firent de la vie
mystique le procédé d’élection pour atteindre 1’immortalité ; sans rejeter les autres
procédés, ils les firent passer au second plan ; la contemplation, 1’extase et finalement
I’union avec le Dao les menaient a participer a I’éternité, a I’omniprésence et a
I’omnipotence du Dao, mais aussi a son impersonnalité, a son « Non-Agir ».

Pour arriver a I’Union avec le Dao, il ne suffit pas d’une courte préparation, comme
pour la Vision Intérieure. Pour celle-ci, quelques instants de concentration dans une
chambre retirée et calme amenent un « videment du coeur » tout superficiel qui en
exclut passagérement I’influence du monde extérieur, et permettent d’obtenir le
résultat cherché, a la surface du monde spirituel.

Mais I’Union demande D’effort de la vie entiére. Il faut « vider le coeur »
définitivement, se délivrer des passions, chasser toute influence mondaine, pour
pénétrer jusqu’au tréfonds de soi et de toute chose, jusqu’au Dao, principe unique de la
Réalité. C’est la voie mystique tout entieére qu’il faut parcourir, depuis le premier éveil
jusqu’a I’Union. Dans cette poursuite, les techniques physiologiques passent au second
plan ; pas trop cependant, car certains exercices, la « rétention du souffle » par
exemple, sont employés souvent comme préliminaires de la méditation : il
semblerait que l’intoxication légere que produit cette pratique quand elle est
poussée assez loin ait favorise la production de certains états mystiques.

Quelques Taoistes des I11¢ et Ve siécles P. C. demandaient a un commencement
d’ivresse une aide analogue : elle produisait quelque obscurcissement du monde
extérieur qui facilitait le détachement de toutes choses et la concentration sur la vie
intérieure ; c’est le cas des Sept Sages de la Forét de Bambou, célebres dans la poésie
chinoise.

La Vie Mystique n’a jamais été de pratique courante dans le Taoisme ; méme les
ascétes et les ermites paraissent s’étre livrés surtout a la diététique, aux exercices
respiratoires, ou avoir fabriqué des drogues, si on en croit les récits hagiographiques
des premiers siécles de notre ére. Elle n’attira que quelques rares esprits, et ce furent
malheureusement les pratiques les moins élevées et les recettes les plus bizarres qui
séduisirent la plupart des fidéeles.

Un rite magique d’invocation, avez-vous dit Abramelin ?

Le Jeline du Talisman Jaune se fait en plein air, dans la cour du temple taoiste.
L’aire sacrée a vingt-quatre pieds de coté, avec dix portes formées de deux
piquets de neuf pieds (9 est le nombre symbolique du Ciel), réunis par un large
écriteau. Quatre des portes sont au milieu des cotés, quatre aux angles pour les
quatre points cardinaux et les quatre points intermédiaires, et deux
supplementaires aux angles Nord-Ouest et Sud-Est pour le haut et le bas.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

.



A Dextérieur, on ajoute a chaque angle les quatre Grandes Portes appelées Portes
du Ciel, du Soleil, de la Lune, et Portillon de la Terre ; entre ces quatre portes et
I’enceinte des vingt-quatre pieds, on dispose, de maniére a marquer les six portes
de cette enceinte, huit écriteaux portant chacun le dessin d’un des huit
Trigrammes du Yijing, symboles du Ciel, de 1a Terre, du Tonnerre, de I’Eau, des
Montagnes, des Gouffres, etc., et eléments de formation des 64 Hexagrammes
divinatoires, qui eux-mémes symbolisent toutes les choses. Les quatre Grandes
Portes sont destinées a délimiter une sorte de zone intermédiaire entre le monde
profane et ’aire sacrée, a la fois pour garder celle-ci, avec ’officiant et tous ceux
qui accomplissent la cérémonie, contre les mauvaises influences du dehors, et
pour protéger les profanes contre I’extréme sainteté qui inonde I’aire sacrée, et
qui pourrait blesser ceux qui ne sont pas prépareés a la recevoir.

(Les huit Trigrammes renforcent cette protection et jouent un réle analogue a celui
du sceau de Salomon et autres figures cabalistiques dans les cérémonies magiques
d’Occident : c’est une défense, une barriére que rien ne peut franchir, et qui oblige
les esprits a s’arréter devant les dix portes).

Les dix portes des dix directions sont les endroits les plus importants, parce
gu’elles sont les passages obligés de I’aire sacrée au monde profane. Le but du
Jeline est de contraindre les esprits des dix régions du monde a prendre les ames
des ancétres sacrifiant et a les conduire devant ces dix portes ; la les esprits
célestes les prendront a leur tour pour les emmener au Ciel. Il y a donc deux
catégories d’esprits a faire venir séparément, les esprits terrestres des dix directions,
et les esprits célestes ; on appelle les premiers devant les dix portes, et les seconds a
Dintérieur de ’aire sacrée.

Pour cela, on place aupres de chacune des dix portes une lampe et un brdle-
parfum, destinés a attirer les esprits terrestres et a leur faire voir le lieu ou ils
sont convoqués, les brile-parfums de jour, par la fumée de I’encens, les lampes de
nuit, par leur lumiere.

Une priere dit :
De jour nous briillons de I’encens, de nuit nous allumons des lampes.
C’est pour avertir les dieux jour et nuit.

Ce symbolisme est inspiré du procéde alors usité en Chine pour transmettre des
signaux : de jour par la fumée, de nuit par la flamme ; mais les lampes et les
brale-parfums ont naturellement précédé cette interpreétation. On place encore
pres de chacune des ports un dragon d’or, chargé de soumettre la région
correspondante et de forcer a ’obéissance les esprits qui y résident. Enfin on y
dépose des pieces de soie brodées dont la couleur et la longueur répondent a la
couleur et au nombre de chaque direction ; ces broderies sont destinées a
racheter les Ames. En effet, les Ames des morts sont dans I’autre monde des

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

«



serviteurs de I’Agent Terre qui les garde emprisonnées dans ses Gedles Sombres ;
il faut les lui racheter comme on rachéte les esclaves, et c’est leur prix qu’on paie
en rouleaux de soie, monnaie légale dans la Chine de ce temps a c6té des sapéques
de bronze.

Les préparatifs des portes une fois achevés, il reste encore a marquer le centre de
I’aire, ou se tiendra I’officiant, par un grand briile-parfum et une lampe de neuf
pieds (encore le nombre symbolique du Ciel : cette lampe est destinée a guider les
esprits célestes). Puis, pour mieux éclairer I’autre monde et bien montrer la route
aux ames elles-mémes, on range quatre-vingt-dix lampes (neuf pour chacune des
dix directions), probablement en dehors de I’aire sacrée aupreés de chacune des
dix portes ; et encore des lampes sur le tombeau de la famille et sur le chemin qui
va de ces tombes au lieu de la cerémonie.

Ainsi chaque catégorie recoit sa convocation particuliere en son lieu propre : les
esprits célestes au milieu de I’aire sacrée, les esprits terrestres des dix directions a
chacune des dix portes, et les @mes des morts sur les tombeaux de famille.

Tout est prét. Le Maitre de la Loi approche, suivi de ses quatre acolytes et de tous
les participants au Je(ne. lls entrent par le Portillon de la Terre puis, tournant
vers la gauche, ils font le tour des brale-parfums en commencant par le cété Est
et en continuant par le Sud-Est, le Sud, le Sud-Ouest, etc. Chaque fois qu’ils
arrivent a un brale-parfum, ils élévent trois fois I’encens en faisant une priere,
puis ils se prosternent et reprennent leur chemin ; le tour achevé, pendant que les
jelineurs, restant toujours en dehors de ’aire sacrée, vont se placer debout du
coté Ouest, le Maitre de la Loi entre dans I’aire et va se placer aupres de la lampe
du Ciel ; et il appelle tous les esprits célestes en une longue priéere ou il indique a
chacun son role. Les uns sont chargés de la police et doivent empécher tous les
mauvais esprits d’approcher :

« Que les cavaliers et soldats Immortels Célestes, Immortels Terrestres,
Immortels Volants, Hommes Réels, Hommes Divins, les cavaliers et soldats du
Palais du Soleil et de la Lune, des Planétes et des Constellations, des Neuf Palais,
des Trois Fleuves et des Quatre Mers, des Cing Pics et des Quatre Rivieres, au
nombre de neuf cent mille myriades, viennent veiller le Jelne ! »

D’autres sont chargés de besognes plus familieres :

« Que des Adolescents d’Or viennent s’occuper de I’encens, au nombre de trente-
six ; que des Filles de Jade viennent jeter des fleurs, au nombre de trente-six !
Que viennent aussi ceux qui transmettent les paroles, ceux qui écrivent les
requétes, les officiers chevauchant les dragons de la poste qui portent les dépéches
officielles dans le monde céleste ! »

La priére finie, les jeGneurs recommencent a faire le tour des brale-parfums,
dirigés par le Maitre de la Loi. Celui-ci dit alors, et les Jelneurs répetent

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



ensemble apreés lui, des prieres destinées a exposer clairement aux esprits des dix
directions le but de la cérémonie :

« Pour la premiére fois, je léve I’encens pour que mon coreligionnaire (tongxin)
« Un tel » sauve ses aieux et aieules des neuf générations, leurs &mes mortes qui
sont dans le Coffre de Jade des Neuf Obscurités, dans le Domaine de la Nuit
Eternelle, leurs corps qui résident dans des conditions mauvaises. Pour leur salut
est établi ce Jeline, et je briile de I’encens. Je souhaite que les aieux et aieules des
neuf générations soient tirés des douleurs obscures et montent aux Palais
Célestes. Je briile de ’encens. »

Prosternés la téte jusqu’a terre, nous vous prions : « O vous, les Trés-Hauts Trois
Vénérables, je souhaite de reverser les mérites (de cette cérémonie) sur mes
parents jusqu’a la neuviéme génération. Je supplie qu’ils obtiennent d’étre
délivrés des Dix Maux, des Huit Difficultés, et que leurs corps qui sont dans la
Nuit Eternelle obtiennent de voir la Lumiére Brillante, de monter aux Palais des
Cieux, d’étre vétus et nourris de vétements et de nourriture produits
spontanément, et de demeurer éternellement dans le Non-Agir. C’est pourquoi
maintenant je briile de I’encens. »

Par cette priére, dite par ’officiant et répétée par les jelineurs trois fois a chaque
brale-parfum (ce qui fait en tout trente fois), au milieu des coups de gong et de la
musique, I’objet de la cérémonie est bien établi. Chacun des Je(neurs ayant
proclamé son nom dans chacune des dix directions comme participant a la féte, il
n’y aura pas d’erreur ; ce sont bien leurs ancétres qui seront sauvés, et non ceux
de quelque autre famille.

A partir de ce moment commence pour les jedneurs une sorte de périple épuisant
autour du dieu de culte. Il leur faut encore reprendre la promenade de brdle-
parfum en brdle-parfum, disant des priéres. Mais, cette fois, ils doivent se
prosterner un nombre de fois égal au nombre symbolique de la région a laquelle
ils s’adressent.

On commence a I’Est. Le Maitre et les jeineurs saluent d’abord neuf fois.
Puis ils disent :

« Les aieux et aieules d’Un tel, aux jours qu’ils étaient vivants en ce monde, ont
originairement commis de mauvaises actions ; pour leurs péchés ils sont attachés
aux Neuf Obscurités, au Domaine de la Nuit Eternelle ; leurs ames tombées dans
les douleurs et les difficultés seront ballottées éternellement pendant mille ages,
sans pouvoir étre délivrées jusqu’a ce que finisse le Ciel.

Maintenant j’offre neuf pieds de soie a broderies vertes et un dragon d’or. Que le

Vénérable Céleste du joyau Sacré Tres-Haut de la Région Orientale, Seigneur
Céleste des Neuf Souffles, que les Fonctionnaires Transcendants du Pays de

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

e



I’Orient rachétent mes aieux et aieules de neuf générations des maux résultant de
leurs péchés ! Qu’au Palais Céleste de jing niu, ils soient retranchés du registre
des pécheurs et sauvés ! Que leurs ames et leurs corps misérables entrent dans la
Lumiére Brillante, montent au Palais Céleste et obtiennent bientét de pouvoir
vivre & nouveau dans le Bonheur ! »

Cette priere achevée, le Maitre de la Loi prend une cordelette sur laquelle est
faite une série de neeuds, et dénoue un de ces nceuds pour marquer qu’ainsi est
dénoué le lien qui attache les ames aux Neuf Obscurités. Puis les Jelneurs se
prosternent 90 fois, le nombre 9 étant celui de I’Orient.

Et le tour continue avec la méme priére ou seul le nom des divinités invoquées
change pour chacune des dix directions. Et le nombre des prosternations change
aussi chaque fois.

Au Sud-Est et a chacun des quatre angles, il faut se prosterner 120 fois, au Sud 30
fois, a I’Ouest 70 fois, au Nord 50 fois. Quand le tour des dix briile-parfums des
dix Directions est achevé, ils se sont prosterné face contre terre 960 fois. Et ce
n’est pas fini. Il faut encore 30 prosternations pour le Palais du Soleil, 70 pour le
Palais de la Lune, 365 pour les Constellations, 20 pour chacun des Cinq Pics, 120
pour le Monde des Eaux, 360 pour les Trois Joyaux, c’est-a-dire le Dao, les Livres
Saints et la Communauté des Fideles.

La cérémonie est enfin achevée : il ne reste plus que quelques priéres avant de
sortir.

Qu’on se représente 1’état de ceux qui ont pris une part active a une telle cérémonie,
qui ont récité une centaine de longues prieres et fait plus de deux mille prosternations !
A la manicre ordinaire des fétes taoistes, les gestes, d’abord lents et solennels au
début, s’exécutent de plus en plus vite a mesure que la cérémonie avance ; une journée
et plus se passe a tourner en rond en se prosternant plusieurs fois par minute. Les
hommes agenouillés se jettent le front a terre, se relévent, et recommencent sans avoir
un instant de repos ; les reins rompus par ces prosternations incessantes, ils sont
couverts de sueur et de poussiere, a demi asphyxiés par les vapeurs d’encens, assourdis
par les gongs, les tambours et la musique, la bouche seche a force de réciter des
priéres, 1’esprit vidé par le bruit, le mouvement, la fatigue, la faim et la soif.

Ce n’est plus une émotion violente mais de courte durée, comme dans le Jeline de
Boue et de Charbon, c’est la fatigue prolongée jusqu’a 1’épuisement qui doit donner
aux fidéles la secousse destinée a ébranler non seulement leur corps, mais leur esprit.

Le Jelne du Talisman Jaune était une entreprise considéerable et trés dispendieuse ; elle

n’était pas a la portée de tous les fideles. Pour ceux que leur famille ne pouvait sauver,
il restait encore la ressource de la Fonte des Ames.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

.



Par une cérémonie appropriée, les fideles faisaient sortir des enfers les @mes de leurs
ancétres, de facon que « les @mes (hun) demeurant dans 1’Obscurité des Neuf
Ancétres, sortent de la Nuit Eternelle et entrent au Ciel Lumineux », ou encore que
« les Sept Ancétres saisissent le Principe de vie du Spontané et qu’ils montent étre
Immortels au Palais du Faite Méridional ».

Dans ce paradis jaillit, au milieu de la cour, une source de feu liquide ; les ames s’y
baignent, leur matiere y est fondue et, quand elles en sortent, le VVénérable Céleste du
Commencement Originel crée pour elles un « corps de vie ».

Certains, pour plus de slreté, faisaient de leur vivant la cérémonie de la Fonte des
Ames pour eux-mémes ; ainsi leurs ames étaient déja toutes prétes, et apres la mort
elles montaient droit au Palais Méridional revétir leur « corps de vie ».

C’est ainsi que les simples fideles, sans échapper a la mort, pouvaient cependant
espérer eux aussi prendre place au Paradis et participer a I’'immortalité bienheureuse,
sans étre obligés pour cela de renoncer a la vie des gens du monde.

Telle est la fagon dont les Chinois résolurent les problemes religieux que la disparition
de la religion antique et la poursuite d’une religion personnelle leur présenterent en un
temps ou des problemes analogues étaient débattus en Occident. Le Taoisme eut le
mérite de poser nettement le probléme du salut de I’individu par lui-méme : « Mon
destin est en moi, il n’est pas dans le Ciel », affirme le Livre de I’Ascension en
Occident (Xisheng jing), composé aux environs du début de notre ere. Mais sa solution
s’embarrassa d’un probléme adventice, celui de la conservation du corps.

Alors que, pour les Occidentaux, I’immortalité est acquise d’emblée a ce qui est Esprit
dans I’homme, toute la question étant d’éviter a ’ame une immortalité malheureuse
pour lui assurer une immortalité heureuse, pour les Taoistes, c¢’est I’acquisition méme
de I'immortalité qui est en jeu : il faut que I’étre humain, dont tous les éléments
constitutifs se dispersent a la mort, réussisse a la conquerir.

Ce probleme de la conservation du corps prit une place prépondérante et encombra le
Taoisme de pratiques innombrables, minutieuses, fastidieuses, qui finirent par rebuter
les meilleurs esprits, rejetant les plus positifs au Confucianisme, et les plus religieux
au Bouddhisme.

Il ne faut jamais oublier que si I’Immortalit¢é ne peut pas s’obtenir sans
P’intervention de moyens physiques (développement d’un certain mode de
respiration, drogues, alchimie), la connaissance de ces moyens et surtout
I’exécution correcte des procédés ne sont données qu’a des hommes qui s’en
rendent dignes par leur progres religieux.

La lecture des livres saints ne sert qu’a peine aux profanes :

il faut un maitre pour savoir mettre en pratique les recettes qu’ils contiennent.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

e



Le Taoisme, méme a sa période ancienne, et avant que les influences bouddhiques ne
I’aient transformé, n’a jamais été une hygiéne, accompagnée d’ une médecine et d’une
alchimie, a laquelle se surajoutent, ca et 1a, quelques pratiques religieuses ; ¢’est une
religion, qui inclut une hygiene, une médecine et une alchimie, mais ou la premiére
place appartient toujours aux valeurs religieuses.

EXTRAIT DU PROCHAIN LIVRE DE MELEPH ASHAGAR JIAO LONG JIN HU
Traité d’Alchimie et de Magie Taoiste
Complété et augmenté d’explications sur
la Magie Chinoise, les éléments de la tradition
et la Magie rituelle des Dragons
Pour la compréhension de ’Art par les Freres et
Sceurs de 1’Ordre des Sept Etoiles du Nord
DA LONG de Pong Lai
& MAGUS REGULUS

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



Aventure de la vie, aventure de l'esprit

Par Pierre Osenat

Pierre Osenat, poéte, professeur de médecine,
auteur de nombreux essais et recueils
nous a quittes il y a quelques années.

Il'y a environ dix ans, il nous avait donné un article

qui alliait une vaste érudition

a une grande élévation spirituelle.

I nous a paru utile de le republier ici méme

particulierement a [’intention de nos nouveaux abonnés.

Nous comprenons mieux a la lecture des pages

qui suivent que la spiritualité a laquelle nous sommes attachés
peut se concevoir en-dehors des théses créationnistes

qui voudraient, a cause d’'une lecture littérale et puérile de la Genese,
premier livre de |’Ancien Testament,

faire remonter la création de ['univers a seulement six mille ans.

Regard sur ’infini
La vérité est une.

La vie en gestation dans le cosmos, pour se sublimer dans la conscience humaine, a
dl, en quinze milliards d’années, franchir des paliers que la science s’est attachée a
identifier. Individu éphémeére, situé dans le temps, quelque part dans 1’espace,
I’homme « organisme évolutif » est un terrien. La terre, notre canton dans 1’infini, est
une des neuf planetes du systéme solaire. Perdue dans la voie lactée, notre galaxie, la
terre tourne autour du soleil, vieux de quatre milliards et demi d’années. On dénombre
cent milliards de systémes solaires dans notre galaxie et on estime qu’il existe des
centaines de milliards de galaxies, en fuite dans un univers en expansion, groupées en
amas et en superamas, attirées vers le grand attracteur.

Si 'on prend comme échelle de mesure la vitesse de la lumicre (300.000
kms/seconde), on calcule que notre galaxie est large de quatre-vingt-dix mille années-
lumiére (AL), qu’entre deux étoiles la distance est de deux AL et que la galaxie la plus
lointaine est a cinq milliards d’AL. Il y a 1a de quoi épouvanter la raison. Le cosmos
est un abime inconcevable : insignifiance de la terre dans le systeme solaire,
insignifiance du systéme solaire dans la voie lactée, insignifiance de la voie lactée dans
I’univers.

Le monde est prodigieux. Comment se fait-il qu’il existe et que j’y figure ? Quelle
est I’origine du tout, pourquoi y a-t-il quelque chose plutét que rien ?

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

pe



L’Etoile alchimiste @

Comment la vie est-elle apparue sur la terre ? L’astrophysique, la science des
particules, la biologie suggérent une hypothese logique sur I’émergence de la vie a
partir de composés chimiques inanimés et sur la montée de 1’organicité.

Il'y a eu le temps zéro. Avant la connaissance, le mur de Planck, ¢’¢était 1’indicible,
le rien, le néant, une réalité inabordable. Dans ce neant était en attente une énergie
illimitée, une réalité inimaginable, une force inconnue hallucinante, un « océan infini
d’énergie qui a I’apparence du néant », une totalité intemporelle.

Il y a quinze milliards d’années environ (c’est 1’age que 1’on attribue a 1’univers),
une explosion fulgurante (le big bang) se produisit, engendrant une éblouissante
lumiére (fiat lux - au premier jour Dieu créa la lumiere), portant la matiere a un degré
extréme de température, des milliards de degrés. Cette fantastique énergie thermique
des premicres microsecondes de l’univers entraina des condensations de grains
d’énergie et des collusions nucléaires. Du chaos de radiations et de particules X
qu’engendra cette explosion, se forma la matiere de I’univers.

Au premier milliardieme de seconde qui suit I’instant originel, I’univers tout entier
a la taille d’une téte d’épingle.

Les particules élémentaires se combinent (hadrons) puis s’organisent en protons et
neutrons (les nucléons). C’est 1’ére de la nucléosynthése quand apparaissent dés la
premiére minute les noyaux légers a partir des protons et des neutrons libres. Puis,
dans la fertilité cosmique, commence 1’ére atomique.

Les noyaux s’habillent d’¢électrons en orbite pour former I’atome. Un proton plus un
¢lectron constituent le plus vieil atome, I’atome d’hydrogéne ; puis naissent I’hélium et
le lithium. Le cosmos comporte quatre-vingt-dix pour cent d’atomes d’hydrogéne et
neuf pour cent d’hélium, éléments constitutifs des 1’origine.

La formation de I’atome libére les photons ; nés bien avant 1’existence de la terre et
du soleil, ils parviennent jusqu’a nous encore aujourd'hui. Pour les gnostiques, les
électrons sont assimilables aux éons.

L’évolution cosmique - ére stellaire - s’étend sur prés de cinq milliards d’années.
Quand la densité des nuages de gaz et de poussiéres interstellaires augmente, quand la
pression gravitationnelle (rotation des nuages) fait monter la température, la matiere
(hydrogene et hélium) se condense, s’échauffe, la réaction thermonucléaire s’allume et
I’étoile nait. Certaines explosent illuminant le ciel (supernovae) et d’autres font en leur
sein (four cosmique) la synthése d’¢éléments lourds : carbone, azote, oxygene, puis
éclatent, ensemencant le milieu sidéral de ces éléments, provoquant de nouvelles
générations d’étoiles porteuses des ¢léments de la vie. L’étoile est I’alchimiste du ciel.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



Soleil super-star ! «

Dans cet univers baigné d’une purée initiale, «une soupe de particules »,
I’hydrogéne et I’hélium sont les éléments constitutifs que 1’on retrouve deés I’origine.
Ainsi naissent des lignées d’étoiles et les galaxies (centaines de milliards d’étoiles nées
d’un méme nuage interstellaire) s’individualisent.

Parmi la centaine de milliards de galaxies, la notre, la voie lactée, est élue. Sur ses
bords (dans sa banlieue) un nuage se contracte, s’allume. C’est la naissance du soleil,
super-star. Au moment de la contraction, des poussieres cosmiques s’échappent pour
constituer, a distance variable du soleil, noyau central, neuf planétes dont la terre.

Evolution biochimique. Des liaisons chimiques font progresser I’atome jusqu’a la
molécule.

Maintenant que le soleil et la planéte terre existent, I’évolution accéde aux fronticres
de la vie. C’est ainsi qu’il y a quatre milliards d’années les atomes, en fonction des
conditions de chaleur et de pression, s’unissent pour créer des molécules organiques
qui peuvent se développer grace a 1’atmosphére humide et protectrice qui entoure la
terre et grice a I’énergie solaire (rayonnement et orages). Essentiellement, vapeur
d’eau, méthane, ammoniac donnent naissance a ces molécules organiques qui sont des
acides aminés et des bases nucléiques.

Le secret des acides aminés

Les vingt acides aminés retenus par la sélection naturelle pour fabriquer le vivant
sont ceux qui offrent les meilleures propriétés physico-chimiques en tant que matériel
adapté aux conditions de la vie. La nature n’a utilisé, pour construire les especes,
qu’une infime proportion des combinaisons biochimiques qui lui étaient offertes.

Ces acides aminés par accrochage vont constituer la protéine, la brique
fondamentale, signature stable, reflet d’un ordre. « Toutes les protéines qui forment les
animaux et les végetaux se ressemblent. De la bactérie a [’homme, tous les organismes
sont construits a partir du méme petit nombre d’éléments » (J. Ruffie).

Les bases nucléiques quant a elles vont constituer les chaines ADN. Puis un lien
s’établit entre les brins d’ADN et les chaines peptidiques. Ce couplage ADN/protéine
pérennise un programme génétique.

En effet, les nucléotides ont la faculté, quasi indéfinie, d’autoreproduction. Le
programme qu’ils portent n’est jamais perdu, mais transmis de génération de
molécules en génération de molécules, permettant a 1’évolution de conserver tous ses
acquis sans doute dés le stade pré-vivant. Qui a décidé ces lois ? D’ou vient cette
information ?

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



Les molécules s’organisent et 1’'une d’elles se singularise par Sa propriété a
s’autoreproduire. La vie vient de naitre.

Les molécules passent par différents stades d’organisation : ce sont d’abord les
acides aminés (bouillie ou soupe primitive de Haldane), puis les coacervats, acides
aminés regroupés en agglomérats inanimes, puis une cellule sphéroide ou coccoide
(cellule végeétale). C’est la premiere cellule vivante remontant approximativement a un
milliard d’années. Ensuite, ce seront les procaryotes puis les eucaryotes (procaryotes
avec organites inclus). Enfin, algues bleues et bactéries.

L’insoluble mystére se situe ici, dans le passage de I’inanimé a 1’animé. Pour que le
coacervat devienne coccoide, pour que la brique devienne 1’édifice, il a fallu le code
(Parchitecte qui donne le plan). C’est ’ADN qui va transmettre une copie de son
message a un ARN messager : ce message sera lu par la machinerie cellulaire ; et ¢’est
I’ordre des bases dans I’ADN qui définit le code génetique.

L’évolution biologique a vu ’ascension des molécules jusqu’a la cellule vivante.
Ainsi, I’étre vivant est un agencement de molécules.

Noyaux, atomes, molécules sont des systéemes liés ; la série fondamentale progresse
en particules d’énergie, atomes, molécules, cellules vivantes, métazoaires.

Cette séquence arrive a ce que sera le support de la conscience humaine capable de
s’interroger sur I’univers.

L’évolution anthropologique se fera a partir de ce premier métazoaire. Plus I’on
progresse dans la montée de I’organisé€, plus la complexité est grande et c’est le sens
de I’aventure humaine.

La grammaire de ’ADN

Comment ne pas s’émerveiller devant la cellule vivante ? Elle contient les vingt
acides aminés les plus adaptés : un noyau et, dans ce noyau, vingt-trois paires de
chromosomes et dans chaque chromosome, les genes. Chaque géne est constitué par la
double hélice d’ADN (acide désoxyribonucléique), alphabet de la vie, porteur du code
génétique ; la double hélice de ’ADN a la forme d’une échelle tordue dont les
barreaux (nucléotides) sont les quatre éléments qui constituent les quatre lettres du
code, alignées suivant un ordre défini (adénine, cytosine, guanine, thymine). L’ADN
est le médiateur qui transmet les ordres.

Le gene véhicule les caracteres héréditaires de génération en génération. C’est une
unité de fonction capable de mutation et de recombinaison, combinaisons entre génes
remises en cause a chaque formation, sélection permettant une meilleure adaptation
aux exigences de l’environnement, ainsi qu’une probabilit¢ de reproduction plus
élevée.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



Chaque individu possede sa seéquence propre, grace a quoi ses enfants lui @
ressemblent (hérédité génique). La combinaison cohérente est le patrimoine
héreditaire.

L’ADN est P’architecte de la cellule. Dans chacune des chaines d’ADN de la
cellule, il y a cent milliards d’atomes, il y a des milliards d’¢lectrons. Ces électrons, ou
¢ons, seraient, selon Charon, le support de I’Esprit dont I’aventure a commencé il y a
des milliards d’années avec 1’univers lui-méme.

Avec eux, vit au fond de nous une réalité spirituelle.

La structure et la dynamique moléculaire sont a la base de la complexité biologique
de I’étre.

Conscient et inconscient, esprit et matiere, se répondent dans une complémentarité
dialectique que les sagesses traditionnelles avaient reconnue. Chaque molécule sait ce
que feront les autres molécules.

C’est I’unité originelle — pressentie par la gnose — de la substance et de la psyché.

L’inconscient se trouverait en relation avec les structures de la matiére dans
« ’unité du réel », dialogue instauré dans la région de I’ame. On retrouve dans ce
concept les intuitions du Tao, des Upanishads.

La physique quantigue a bien defini une « mécanique ondulatoire et
corpusculaire », un train d’onde incertain, hors I’espace et le temps. Elle rejoint
I’image de I’étre en sa vérité fragile.

L’évolution du vivant n’obéit ni a un déterminisme figé ni au pur hasard. Les
contrdles sélectifs et régulateurs de la vie, ’autonomie de la créature, existent déja
potentiellement au temps presque zéro dans cette particule élémentaire, dans la bouillie
hadronique d’ou jaillit la lumicre, premiére manifestation de I’énergie libérée de
I’indifférencié.

« Dieu vit que la lumiére était bonne » (Genese). Comme le suggere le principe
d’Heisenberg la liberté est en puissance des les premiéres particules de I’univers. La
liberté de la Création est différence, variété, mutation, polymorphisme génétique.

N’abordons pas les manipulations génétiques, leur probléme éthique, les risques du
clonage. Si la médecine y trouve un apport fondamental, il est essentiel d’affirmer
qu’on ne clone pas une conscience, une pensée, une dignité qui ne sont pas accrochés
au patrimoine génétique. L’énigme irréductible de la conscience ne reléve pas de la
science.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



Généalogie de I’homo-sapiens
Evolution anthropologique

La cellule est une unité de fonction capable de mutation. Des la fécondation, elle
met en ceuvre sa technique. Elle posséde des propriétés (la vie) qui lui permettent de
poursuivre la contrainte du phylum : organisation, adaptation, réparation,
recombinaison, reproduction.

A partir de la cellule vivante ’évolution se poursuit suivant une logique indéniable.
Tout est réglé avec précision. La vie dépend de I’équilibre de constantes quantiques et
de circonstances extraordinaires.

Modifiez tant soit peu un des paramétres numérigques ou les conditions initiales et
nous n’existerions pas. L’homme est le produit le plus évolué¢ de la vie. La progression
est graduelle du minéral a ’homme, gouvernée par I’Esprit. Elle se fait dans le sens de
la différenciation et de la complexification.

Le premier organisme bicellulaire est 1’algue bleue (trois milliards et demi
d’années). C’est un micro-organisme inconscient a reproduction asexuée (végétaux
cloisonnés en cellules), puis les algues vertes a structure cellulaire avec noyau et
reproduction sexuée, avec équipement génétique.

Un immense pas est franchi, la reproduction sexuée étant indispensable pour faire
progresser la lignée vers la complexité et D’enrichir par le mélange de lignées
étrangeéres. Comment s’est inventée la reproduction ?

A T’échelle du temps cosmique suivront les bactéries anaérobies puis acrobies (deux
milliards trois cents millions d’années) : éponges, vers, méduses, crustacés, poissons.

Il 'y a cing cents millions d’années, les premiers poissons frétillaient dans les mers ;
suivirent les amphibies, les batraciens (le té€tard vivait dans 1’eau et, devenu grenouille,
passait a 1’air libre). Des continents émergeants, mousses et végétaux apparurent. La
photosynthése de la chlorophylle rejette de I’oxygene et favorise la couche d’ozone
filtrant les rayons solaires. Le monde animal acquiert la respiration. Grace a
I’hémoglobine, se différenci¢rent les reptiles (deux cents millions d’années), les
dinosaures rapidement disparus, les oiseaux homéothermes avec apparition de plumes,
les petits mammiferes (soixante-cinq millions d’années) ovipares, puis vivipares ; des
trés nombreuses espéces, retenons le rat, le dauphin, le singe, les premiers primates a
prémisses d’intelligence avec le 1émurien. De notre branche anthropoide se détachent
il y a douze millions d’années le ramapithéque, le premier hominien, et sa variante le
kényapithéque. Puis la lignée se divise il y a quatre millions d’années, donnant d’une
part les progidés : orangs outans, gorilles, chimpanzés, vivant dans les foréts et,
d’autre part, ’australopithéque vivant dans les savanes africaines (berceau de
I’humanité) aux herbes hautes et séches. Il est herbivore. Ce pré-humain (découverte
de Lucy, notre grand-mere) se redresse, devient chasseur, omnivore. Sa descendance
passera par les stades morphologiques de 1’homo : I’homo habilis (trois millions

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



d’années), cueilleur, use d’instruments rudimentaires en silex, faconne les cailloux (la
locomotion verticale a entrainé la libération des mains préhensiles), puis 1’homo
erectus ou pithécanthrope (un million et demi d’années), plus habile artisan, il capture
le feu, se groupe en clans et s’aventure sur le continent. Sa branche européenne, le
Neandertal, apparait voici cent mille ans, la boite cranienne s’est développée et atteint
une capacité de mille cinq cents centimetres cubes. Il perfectionne I’outil, polit la
pierre, fait usage de peaux de bétes ; chasseur, cueilleur, il invente I’agriculture.

Ne nous formalisons pas de notre parenté avec le grand singe ancestral, chainon
évolutif qui bénéficiait du pouce opposable, de la vision binoculaire et dont I’ADN est
proche du nétre a quatre-vingt-dix pour cent.

Il y a environ cent mille ans que ’homme se précise par deux faits essentiels :

- premierement, la sépulture. Il enterre ses morts. Ce n’est plus I’instinct, c’est
I’aurore de la pensée humaine. L’étre veut durer, il a I’idée de la survie, il protége ses
morts, les installe en position feetale, protege la fosse par des pierres, joint des armes,
de la nourriture. Dans le culte primitif des morts, on peut voir 1’origine de toutes les
conceptions religieuses puis philosophiques ;

- secondement, le Neandertal puis le Cro-Magnon témoignent d’un sentiment
artistique, du sens de la beauté. La libération des mains a permis la réalisation
manuelle des idées esthétiques. Il se pare, il combine les couleurs, grave I’os, ’ivoire.
L’apparition du sens artistique est a [’origine véritable de la pensée, une premicre
manifestation de la liberté.

L’homme sait qu’il sait

L’adaptation a D’environnement, aux ¢événements, l’acquis, se précisent chez
I’homme de Cro-Magnon (trente mille ans). Les grottes préhistoriques de Lascaux
remontent a seize mille ans. La voie est ouverte a ’homo sapiens. Il sera le produit le
plus achevé de la vie. La longue ascension de la complexité aboutit a I’homo pensant,
conscient du temps qui passe, écrin de la conscience et de la pensée abstractive :
naissance des désirs, discussion des croyances. L’homme regarde son univers, il le
voit, le pense ; il copie, il apprend, il bénéficie du langage articulé pour communiquer
(abaissement du larynx).

Aprés des millénaires, la conscience franchit le dernier seuil, acquiert la plus haute
liberté, celle de choisir entre deux actions, la possibilité de progresser sur le plan de
I’esprit, de la connaissance. Du conflit entre la sollicitation des sécrétions internes et
I’effort fait pour les asservir naissent a la fois le sentiment de la dignité humaine et le
tragique du quotidien. La liberté morale acquise permet d’effectuer un choix entre le
bien et le mal. De la possibilité de ce choix jaillit la responsabilité, la notion de devoir.
L’animal, simple chainon de [1’évolution, méme présentant les caracteres
morphologiques de I’humain, ne pouvait faire le mal puisqu’il ne le savait pas.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

e



L’idée morale, origine de I’idée spirituelle, est née. A peine dégagée de la gangue
ancestrale, 1’étre va échapper aux lois physico-chimiques et biologiques ; a la lutte
pour la vie s’ajoutera la lutte pour I’esprit. Si la nature a ses lois (synthese de la
protéine, enzymes, régulation du sucre, sécrétions endocriniennes), la signification de
I’évolution est la transfiguration de la matic¢re, I’apparition de vérités spirituelles
indépendantes de la raison, transcendant 1’intelligence : le beau, le bien, le devoir,
I’amour, la charité. Ces hautes notions completent 1’acquisition de la syntaxe, de la
géométrie, de la musique. La pensée n’est qu’'une étincelle, mais cette étincelle est
tout.

On congoit I’importance de la communication verbale, de 1’apparition du langage
parle.

A partir de I’animal debout sur ses pattes de derriére est apparu 1’homme, étre de
dialogue sur la liberté, la mort, un individu de cent milliards de neurones. La logique
du vivant a été de grouper en unités organisées de plus en plus complexes les seuls
éléments réels, les « particules élémentaires ».

Une fois créée, la vie va s’accélérer d’elle méme pour arriver a I’intelligence et a la
conscience, a la raison et a 1’esprit. Il y a trois milliards et demi d’années les premiéres
formes de vie, des cellules vivantes, apparaissent sur terre et, pendant trois milliards
d’années (les trois quarts du temps écoulé jusqu’a aujourd'hui), I’évolution est
extrémement lente et le stade monocellulaire n’est pas dépassé. Puis, en moins d’un
milliard d’années 1’évolution passe a la vitesse supérieure, les animaux pluricellulaires
(mollusques, poissons, reptiles, mammiféres) envahissent la terre. Ensuite, en moins
de cent millions d’années — moins de trois pour cent de 1’age des vivants —, trois
especes douées d’une intelligence primaire font leur apparition : primates, dauphins,
rats. Puis, il y a environ trois millions d’années, apparait ’homo sapiens doté d’une
conscience et d’une « &me ».

Considérons I’aventure de la vie suivant les lois de la sélection, lente et prodigieuse
progression, étalée sur des milliards d’années suivant une programmation logique,
apparaissant rigoureusement prédéterminée et finalisée.

N’est-il pas étonnant le cycle du feetus recommencgant 1’histoire du phylum ? Le
développement de I’embryon est une récapitulation de la phylogenése. Le chirurgien
est parfois appelé & opérer un « branchiome », reliquat de notre stade poisson
(branchies).

Envisagez le développement de la vie depuis son apparition : d’abord, 1’évolution
biologique grice a I’ADN et a sa bibliotheque génétique, puis 1’évolution de la
conscience franchissant les seuils successifs de la conscience directe (tropisme,
agressivité, pulsion, mémoire, apprentissage), puis de la conscience réfléchie : seul,
I’homme sait qu’il sait. Apparition de la logique, de I’abstraction, de 1’imagination
créatrice. Le cortex cérébral est devenu cet or gris développé chez les primates, siege
de notre humanité, avec sa réserve d’informations.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



La grande énigme

Quelle énigme que ce pouvoir investi dans quelques centaines de grammes de
matiére grise ! Cortex, carrefour du vécu, du possible, du probable.

C’est ’homme promu a la vie, avec ses souvenirs, ses émotions, ses idées ; lieu-dit
d’impulsions physico-chimiques mais territoire d’une conscience ordinatrice. Il est
inoui que ce protozoaire soit parvenu a appréhender la pensée, a la refléchir sur elle-
méme. Quel ordre transcendant! Je ne vois pas comment de la matiére naitrait la
pensée, pourquoi un noyau d’hydrogeéne né de 1’énergie deviendrait Platon ou Mozart.

On peut suivre I’histoire de mes composants : lumiere, énergie, particules, atomes
d’hydrogene, atome simple, molécules, acides aminés, premicre cellule.

De I’atome simple (d’une complexité fabuleuse) a la molécule, de la molécule aux
acides aminés, des acides aminés a la premiere cellule, de la scissiparité a la
reproduction sexuée, de la vie instinctive a la premiere lueur de conscience, de la lueur
de conscience a la conscience achevée, de la conscience de soi a la complexité sociale,
autant de mutations quantiques, de changements de nature, impossibles sans
I’introduction d’un supplément d’ordre. Ce supplément d’ordre... d’ou vient-il ?

Personne ne peut m’expliquer le passage de I’inanimé a 1’animé. Si, pour certains,
I’homme est un accident de parcours dans un cosmos noir, vide et froid, se résumant
en I’¢élaboration de protéines et de nucléotides, pour notre part nous nous émerveillons
devant I’extraordinaire complexité du jeu moléculaire si parfaitement orchestre, devant
la continuité de I’histoire humaine semblant obéir a un plan.

Défiant I’absurde et le chaos, les particules jouant le jeu des « possibles » ont fait
choix parmi les multiples solutions offertes de la meilleure complexification comme
pour atteindre a la vie préfigurée, a la logique de la Lumiére : 1’étre est alors parvenu
au stade ou il était susceptible de recevoir 1’Esprit.

Il aura fallu des milliards d’années pour gravir les échelons. Les vivants sont faits
de noyaux et d’éléments lourds fabriqués au sein des étoiles. Pour que ces noyaux
soient disponibles, il a fallu attendre qu’une génération d’étoiles se consume en agonie
explosive, ensemencant le milieu interstellaire. Puis, attendre 1’apparition de la planéte
Terre et patienter encore pendant la longue progression des acides aminés jusqu’au
cerveau humain. Quel plan!

Le savant est dans I’ignorance la plus compléte des processus qui ont engendré la
vie a partir des acides aminés. Comment parvenir a cette complexité par les seules
voies de la physique et de la chimie ?

Chacun de nous représente une combinaison de génes unique. Chacun est aventure
personnelle par son patrimoine immunologique, sa morphotypologie, son matériel

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

e



enzymatique, son électroencéphalogramme. Chaque individu est une réalisation
exclusive, car il n’a pas eu de précédent et ne se reproduira jamais dans son entité.

Il faut que ’homme devienne conscient du fait que nous ne participons pas
seulement a cet infime instant de la durée qu’est notre vie terrestre mais gque, chacun
de nous, nous vivons une aventure de ’esprit qui a commencé il y a des milliards
d’années et qui ne se terminera qu’avec lui. Ce n’est pas seulement une promesse ou
un dogme, comme on peut le trouver cependant dans la presque totalité des religions
de notre terre : cette vie éternelle est inscrite dans la représentation du monde que nous
dévoile la Connaissance. Elle a la méme objectivité que le monde extérieur lui-méme.

Seul Dieu ou son concept donne un sens a I’aventure de I’esprit, confére a notre vie
un caractere impérissable.

Nous ne nous sommes pas Créés nous-mémes, nous appartenons a un plan qui nous
tire du néant, qui a fait surgir la vie du néant.

L’apport premier irréductible, d’ou vient-il ? C’est de Iui que découlent I’espace, le
temps, la causalité, la conscience. C’est 1’énigme fondamentale : pourquoi sommes-
nous ? Pourquoi la vie, pourquoi la mort ? Dans ce don du néant arrivant a la vie, il y a
I’affirmation irremplacable qu’il y a quelque chose. Quoi ou qui ?

La science, rigoureuse, implacable, se retrouve face a I’inexpliqué. Puisqu’on ne
peut faire quelque chose de rien, il faut donc que Dieu soit car si la notion du hasard
est la seule hypothése concevable, comment expliquer le hasard lui-méme ? Si notre
numéro d’humain est sorti au jeu de Monte-Carlo, qui I’a tiré ?

Explique-t-on la douleur, I’amour, la beauté, la mort... par le hasard ? Einstein 1’a
écrit : « Dieu ne joue pas le monde aux dés car son plan est ordonné ». Qui a fait
surgir quelque chose hors du néant et du Tout? Y aurait-il une intelligence
ordinatrice ? Un principe directeur, un Créateur, I’Eternel, le non identifi¢, la
Transcendance, 1’au-dela de Tout ? Le nom de Dieu ne vient pas sous le microscope,
mais la science ne peut se prononcer contre Dieu.

«Un peu de science éloigne de Dieu, beaucoup de science en rapproche »
(Einstein).

Se pose alors la question: qui a créé Dieu? La science déplace le lieu de
I’interrogation humaine. « Plus nous savons, moins nous comprenons » (Einstein). La
Bible répond : « Je suis Celui qui Suis ».

C’est la vie fondamentale qui se justifie par le fait d’€tre. L esprit religieux recourt a
la foi pour dépasser ’incompréhension. « O toi, I’au-dela de Tout ». « Du fond de
I’abime je t'invoque O toi I'Eternel, I’Etre premier ». Pour I’incroyant, toute la dignité
de ’homme consiste en la pensée. Dieu est 1’existant qui existe avant toute existence.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



Si ¢’est I’indicible qui m’a voulu et programmé, pourquoi ne m’a-t-il pas laissé étre,
c'est-a-dire libre ? Pourquoi suis-je apparu dans I’incommensurable et quel est le
dessein de Dieu qui m’a fait chair ?

Se pose le probléme du mal. Si c’est ce qu’on appelle Dieu qui détient la réponse,
pourquoi le mal dont nous sommes complices ? Le mal semble incompatible avec
I’existence d’un Dieu Tout-puissant et de bonté ? Il est impossible de trouver une
rationalit¢ dans le silence de Dieu. C’est le mystére de la divinité (Pascal,
Kierkegaard). Dieu est libre de sa grace. Il a ses raisons, il dispose de 1’éternité. Qui a
pu sonder I’esprit de I’Eternel ?

L’homme n’aurait-il pas inventé le concept Dieu par un certain besoin de finalité et
d’absolu ? Dieu serait le songe de I’homme. Pascal répondait a sa perplexite
métaphysique : « On peut bien connaitre Dieu sans savoir qui il est ». La foi, malgré
1’opacité de Dieu, parie sur un Etre transcendant.

Le hasard aurait-il suffi a créer I’amour, la miséricorde, le pardon, ’esprit de
sacrifice, la charité, la lumineuse splendeur du visible ? Opaque a la raison, ouvert a
I’espérance, Dieu est au-dela de ce qu’il nous est permis de comprendre. Il n’est pas
une hypothese scientifique, sa présence n’est pas dans les laboratoires. L’homme ne
détient pas la clef de la connaissance.

Ce n’est pas 1’algue bleue qui créa la bonté, un atome n’a pas 1’esprit de sacrifice.
« Méme si on ne croit pas en Dieu, Dieu est » (Cioran). Douter de Dieu ne I’empéche
pas d’exister. Dieu est au-dela d’étre ou de n’étre pas. Il est autre chose qu’une
démarche métaphysique. Il y a dans ’homme quelque chose de divin. « Ne cherchez
pas le divin, vous étes dedans » (Marguerite Yourcenar). N’y a-t-il pas, opposable au
mal, le mystere du bien ? Dieu-Amour est le regard de I’invisible, le tout autre que
nous sentons au plus intime de nous. Notre langage humain est incapable de
I’exprimer, mais en nous est la vibration de 1’Esprit.

La vie a-t-elle été minutieusement programmée et réglée par un Etre Supréme ou
est-elle le résultat du hasard (il y aurait une probabilité de 1’ordre de 10°% contre un
pour que ce hasard se réalise !1!).

Grace a ce dilemme, le savant, malgré toutes ses connaissances, se trouve aussi
démuni que le moindre penseur. La science n’est d’aucune utilité quand il s’agit de foi.
Le scientifique doit parier, comme Pascal. Pour ma part, je crois a I’existence d’un
Etre Supréme. Quand j’écoute une sonate de Mozart, quand je contemple un Cézanne,
un Van Gogh ou une peinture de la Renaissance, quand je m’émerveille des couleurs
chaudes d’un coucher de soleil a Arcachon, je m’interroge : « N’y aurait-il pas, malgre
tout, un projet, et parler d’un projet revient a admettre une Créature Supréme ? ».

Apres tout, les questions que se posent I’anthropologue, le cosmologue, sont
étonnamment proches de celles qui préoccupent le théologien. Si la voie biochimique

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



nous mene a la vie, le domaine de I’Esprit est celui du mystérieux, de I’invisible, de
I’infiniment petit, de I’infiniment grand.

Il est certain que les constantes fondamentales de la nature et les conditions initiales
ont été reglées avec une extréme précision pour que 1’univers franchisse les étapes qui
meénent des particules élémentaires a la vie biochimique en passant par les étoiles. Une
petite modification et 'univers serait stérile et vide d’observateurs. Que penser de ce
stupéfiant concours de circonstances ? Certains n’y voient que le fruit du hasard.
L’univers dans ce cas serait accidentel.

Pour d’autres, ce concours de circonstances n’est pas accidentel. Il a sa signification
et, si 'univers existe en tant que tel, c’est bien pour faire émerger la conscience et
I’intelligence. Il contenait en germe des le début les conditions requises pour I’arrivée
de I’homme. Il tendait a prendre conscience de lui-méme par la Création ; il savait que
I’homme allait venir : « Dans chaque atome est cachée |’'omniscience de [’éternité »
(Teilhard de Chardin). Hubert Reeves reconnait «une influence immanente et
omniprésente ».

Le génie humain

Au cours du déroulement du temps la race humaine prend connaissance de son
univers et les concepts progressent avec les découvertes de ce qu’il faut bien appeler le
génie de I’espéce.

Pour ’homme des cavernes, I’'univers est magique, des esprits familiers occupent la
nature.

Puis ’esprit religieux se fait synthétique. L’Egypte installe ses dieux, applique aux
pyramides 1’apport de la géométrie. A Babylone se révéle la science des chiffres,
I’observation de la position des astres permet d’établir un calendrier des éclipses et
I’astronomie est tout autant 1’astrologie. La Chine établit sa bureaucratie des dieux,
invente la boussole et la poudre et Confucius propose le yin et le yang. Au Japon, c’est
le zen.

Puis, le génie humain s’affirme dans le miracle grec. La Gréce, mére des arts et de
nos structures mentales, instaure un univers déja scientifique, et la curiosité hellénique
pour le monde étudie la nature par le biais de la raison. Il suffit d’énumérer les noms
de Démocrite qui morcelle la matiére en atomes, de Pythagore, fondateur des
mathématiques, d’Héraclite, d’Euclide qui parfait la géométrie, d’Eratosthéne qui
mesure la circonférence de la terre, d’Archiméde (Euréka !), de Platon dont la fébrilite
intellectuelle impose un univers géocentrique, de Socrate, d’Aristote qui établit
I’uniformité du mouvement des planctes et définit la logique formelle, de Ptolémée
établissant 1’épicycle des planétes.

A I’époque médiévale, les connaissances progressent. Thomas d’Aquin donne au
monde une dimension spirituelle judéo-chrétienne et tente d’accorder raison et foi.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



Copernic dégage la terre de sa place centrale et, par ses calculs, présume qu’elle tourne
autour du soleil comme les autres planétes. Galilée défend 1’univers héliocentrique (le
télescope date de 1609) mais doit se rétracter devant le tribunal ecclésiastique (et
pourtant elle tourne !).

Puis le génie humain échappe a la tutelle des clercs et revendique la liberté de
recherche. Kepler établit la loi sur le trajet des planétes, Leibniz invente le calcul
infinitésimal, Newton, la loi de la gravitation universelle qui maintient les planétes en
orbite. Pascal a le sens de I’universel. L’esprit scientifique transfert la quéte de 1’incréé
vers le créé. Niepce invente les plaques photographiques, ouvrant ainsi les voies de la
recherche qui meneront au spectroscope, au détecteur électronique.

Le scientisme repose sur 1’indépendance de I’esprit. Si le cartésianisme avec le
discours de la méthode avait balisé la pensée, Claude Bernard instaure la méthode
expérimentale, puis 1’esprit se remet en question avec le doute méthodologique. Citons
encore Francis Bacon et Bichat. A ces phares scientifiques éclairant ’explication du
cosmos et de l’infiniment petit, nous ajouterons les noms de Curie, de de Broglie
(mécanique ondulatoire), Hubble (expansion de l'univers), Einstein (théorie de la
relativité). Qu’est le temps si le champ de gravité de la matiére le retarde ?

Si ’espace tient un grand role dans les conquétes de 1’esprit, les pionniers des mers
et du Nouveau Monde ont nom : Colomb, Magellan, Vasco de Gama...

Le survol du cheminement du savoir est forcément non exhaustif. Nous avons limité
notre propos a quelques investigations, faisant abstraction des arts et de la littérature.
La vie étonne par ses énigmes et ses merveilles : la reproduction de I’étre, la synthése
de la chlorophylle, le vol des oiseaux, 1’ceil, le complexe neuronique, 1’instinct
maternel.

C’est peu de chose qu’une vie d’homme !
Quel est donc le sens de la vie dans la futilité du passage ?

Nous avons mis entre parentheéses les quétes religieuses, I’hindouisme, les Veda, le
bouddhisme...

Entre le Tigre et I’Euphrate, le fertile croissant, sont nées les trois religions
monothéistes : judaique, chrétienne, islamique. L’Asie Mineure, pays de la Bible,
berceau du monothéisme, maintient la conscience de la mort. Il y a continuité du
sumérien a la pensée chrétienne en passant par le néoplatonisme hellénique, la
référence égyptienne, le sémitique (judaisme), 1’islam. Dieu est présent dans la
cantilene musulmane (Coran), la tragique meélopée juive (Ancien Testament),
I’ondulation du plain-chant, charité et mystére de la croix, du christianisme.

Dressé sur I’estrade de la science, ’homme d’aujourd'hui fait I’inventaire de ses
acquis. Lui, I’ancien magdalénien, a inauguré tous les critéres qui sont les fondements

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014

e



des civilisations. Il a esquissé tous les actes fixés dans la tradition : usage du feu,
maniement des outils, modelage de 1’argile, tissage, semailles, culture, domestication
des animaux, construction d’abris et de défenses. Il a créé le langage, I’a spiritualisé en
paroles intérieures, en croyances. Il a institué les guerres, les échanges, les
compétitions, composé les parures et les ouvrages d’art. Il a édifié la famille, le clan, le
village, organisé la vie pastorale. Ses créations ont multiplié la puissance humaine. Le
présent, dans tous ses aspects, est débiteur du plus lointain passé.

Son savoir est ascendant : 1’objectif de son radiotélescope mesure dix métres de
diamétre et, grace a lui, il prospecte le cosmos, ses quasars, ses pulsions, ses trous
noirs. Grace a 1’ultime microscope protonique, a I’accélérateur de particules dans la
chambre a bulles, au synthocyclotron de vingt-sept kilometres de long, il a débusqué,
dans l’infiniment petit: proton, neutron, électron, hypéron, méson, etc. Il a
dématérialisé la matiére en quarks et charmes et révélé ’existence d’antimatiére. La
science qui sonde « le silence éternel des espaces infinis » (Pascal) sait que la vie de
I’étre est celle de I’instant impalpable, sitdt évanoui que surgi, cet instant qui ne sera
qu’une fois et ne sera jamais plus.

Lui, I’homme, a su établir les lois physico-chimiques et biologiques de la vie, il a
maitris€¢ sa mécanique, fait progresser ses technologies jusqu’a la cybernétique,
domestiqué 1’atome, mieux encore domestiqué les geénes, découvert une thérapie
génique et méme débouché sur le clonage du vivant, outrepassant la fécondation et la
loi naturelle.

Conseils au petit magister

Petit magister, gris¢ d’une science sans doute encore plus fragmentaire, prends
conscience de ta petitesse. Malgré ton intelligence, tu es encore bien proche de
I’animal dont tu ne differes guere physiologiquement. Replié sur ta petite vie — si
courte — tu oublies 1’essentiel. N’as-tu pas vu dans la Genese 1’état de déchéance de
I’homme depuis la chute ? Fais donc le bilan: barbarie, nazisme, stalinisme,
terrorisme, pollution, faillite du scientisme, conditionnement des esprits, médias qui
décervellent et abétissent. Usque tandem !

« Entre le monde de la qualité et celui de la quantité existe un fossé que la science
n’est pas pres de combler » (Lecomte du Noiy). Notre société a ses exclusions, ses
tabous, ses égoismes, ses peurs, ses doutes, ses préjugés, ses haines, ses conflits.
L’homme serait-il ’ennemi de 1’homme ? Homo homini lupus ! Nous pensons au
contraire que I’homme est I’avenir de I’homme, rejoignant en cette option le point
«oméga » de Teilhard de Chardin, la finalité de Lecomte de Nody, les espérances
religieuses.

Malraux n’écrivait-il pas que le vingt-et-unieme siecle serait religieux ? Sans doute

signifiait-il que I’homme devra parvenir a cette religion universelle ou, dépassant la
science aprés avoir découvert ['unité de la maticre et de 1’énergie, ne laissant pas le

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



savoir étouffer la pensée, il s’attachera a I’avénement d’une société plus juste, plus
heureuse, tendant vers un idéal social régi par les valeurs morales et spirituelles car la
perfection des moyens ne répond pas au pourquoi de ce monde.
L’¢lectroencéphalogramme ne résout pas I’énigme de la conscience. Au fond de
I’homme est cette part du spirituel, la présence du divin.

Le cerveau de I’homme, ce jeune promu, contient dans sa cartographie combien de
territoires réservés a I’Esprit non encore défrichés.

Valéry lancait son cri d’alarme: «Les civilisations sont mortelles ». Certes
mortelles par la faute de ’homme si les valeurs spirituelles et morales ne priment pas.
La civilisation est I’ensemble des modifications apportées aux conditions morales,
esthétiques et matérielles de la vie normale de ’homme. Chaque génération transmet a
la suivante les avantages péniblement sauvegardés. Certaines nous ont transmis des
trésors d’art et de beauté, mais elles nous ont transmis cet héritage immatériel : les
idées morales et spirituelles. Les idées spirituelles sont aussi réelles que I’existence des
¢lectrons. Certes, I’intelligence pure peut évoluer mais le champ ouvert au
développement spirituel et moral est infiniment plus vaste... et plus urgent. Il faut
sortir I’humanité des ténébres de sa jungle. Rabelais 1’annongait déja : « Science sans
conscience n’est que ruine de [’dme ».

Le véritable progres est celui de 1’esprit. Il y a deux mille cinq cents ans, on ne
marchait pas sur la lune, mais parlaient Platon, Socrate, Epictéte. On ne peut se passer
de ce qui n’est pas rationnel. Formules, €quations, appartiennent au monde des
mathématiques mais ne sont pas la clé de la Connaissance. L’analyse chimique d’un
tableau n’explique pas I’'impression esthétique qui s’en dégage.

« Le poete doit se faire voyant», affirmait Rimbaud. La poésie aujourd'hui,
congédiee par les médias, est peut-étre la passerelle vers le spirituel, le passeport pour
I’Eternel. En elle, un souffle divin qui fait la grandeur de notre espéce. A elle
appartient la voyance du Bien, du Beau. A elle, I’intelligence chrétienne de la
pauvreté, qui s’appelle charité. Elle est la quéte de 1’Unité universellement pressentie,
la quéte de I’Harmonie, la vibration du Verbe.

Avenir de Desprit

Ne pourrions-nous en trouver 1’espérance dans ce texte de Tacite ou voisinent les
mots : corpus, spiritus, anima ?

Que le corps — corpus — retourne a la poussiére est inscrit dans 1’histoire de la vie ;
que I’intelligence — spiritus — connaisse aussi une fin quand son support charnel
disparaitra semble logique.

Nous demeure anima, 1’indicible et subtile essence, I’ame qui ne se mesure ni ne se

pése, qui échappe aux lois de la matiére, ce que nos ne pouvons enclore dans une
définition mais qui reléve du mystere de la Genése.

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



Comment concevoir 1’avenir de I’Esprit sans juxtaposer les deux majuscules piliers
de la vie : I’E de I’Esprit et I’A de I’Amour ? Amour, non pas la mélodie épidermique,
I’intérét viscéral, la pulsion hormonale, la poussée biologique, qui mutilent
I’incommunicable, mais la sublimation humaine, I’illumination de 1’ame, 1’écho de la
transcendance.

Dans un univers ou tout tend a détruire et a pervertir, I’ Amour est la conscience du
créé, la Lumiere qui desarme le mal et la souffrance. Cet Amour dont Dante écrivait
dans La divine comeédie : « L’Amour qui fait mouvoir le soleil et les autres étoiles ».

GEOMETRIE

Pythagore disait, lui rendant bel hommage,

Que Dieu géométrise avec habileté

Tel I'Artiste amoureux de la pure beaute

Qui, depassant son Art, devient un Maitre, un Mage.

Il est fou de prétendre étre de Dieu lI'image

Et se vouloir bercer de cette vanite ;

Nous ne sommes qu'un grain de la prime Unité
Dont Lucifer voulut le brillant essaimage.

Solidement figé dans les quatre éléments,
Des sons et des couleurs en guise d'ornements,
L'Univers fut construit comme les cathédrales.

A ce plan sans défauts I'numain n'échappe pas :
L'Architecte nous fit d'angles droits et spirales,
L'homme étant a I'équerre et la femme au compas.

Yves-Fred BOISSET

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



Deux poemes de Anne Thiolat-Goyen

Madame Anne Thiolat-Goyen, musicienne et compositeur, nous a fait I’honneur de
nous adresser quelques poemes de sa composition.

La qualité poétique et la beauté de ces textes nous a engagés a les publier dans la
revue, renouant ainsi avec une tradition initiée jadis par Papus qui ouvrait volontiers
les colonnes de la revue a des poétes.

\os cadeaux précieux

A I'Enfant né de Dieu :
Or pur de la Lumiére,
Myrrhe, baume des cieux,
Encens délicieux,

Parfum de la priere.

Roi de ton ame, éveille
La flamme non pareille
Qui sous la cendre dort
Pour couronner la croix
Ou meurt le Roi des rois,
Des labeurs et des veilles
- O divine merveille -
Fleurit la Rose d'Or.

1989

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



Acrriere de vous le poids

Du fer, de I'or, des coffres et des livres,
Partis, tel un fiévreux clamant I'eau fraiche,
\ers un soleil moins éphémere.

Et I'absence vous fit, dans les mémoires,

Un lit plus étroit que la mort.

Or, cette longue et si pénible marche
Dans l'invisible de vos ceeurs

A jamais vous mue en vous-mémes,
Avec ce regard d'étranger

Plus proche d'étre dans l'ailleurs,

Et ce nimbe d'éternité

Tissé de rugueuse miséricorde.

Que de fois vous chantiez ce chant
Qui vous allait guidant

Comme une lampe dans la nuit ;
Puis ramenant les pans de bure
Sur votre face pénitente,

A chaque halte vous dormiez

Plus prés du vivant sanctuaire

Qui dans vos ames s'édifiait

Du silence et de la priere.

Aussi, dans l'aube allégre et pure
Qui bleuissait vos mains de glace,
L'humble chemin se constellait
D'autres célestes fleurs de Grace.
1988

L’Initiation Traditionnelle - n° 2 de 2014



Les livres

Yves-Fred Boisset a lu pour vous :

Au nombre des respectables et fideles usages soigneusement entretenus par les francs-
macons, la féte solsticiale de la Saint-Jean d’été tient une place a peu prés universelle.
Les francs-macons, toutes obédiences, toutes tendances philosophiques et tous rites
confondus, se rassemblent pour célébrer saint Jean le Baptiste et ces rassemblements
sont tout a la fois empreints de piété et I’occasion de partager, outre de savoureuses,
bien que frugales, agapes, un vif moment de fraternité, ce qui n’interdit d’aucune
maniére de pratiquer cette derniére tous les jours de 1’annee, solstice ou non. Ce jour-
14, la franc-magonnerie replace en pleine lumiere ses attaches chrétiennes, méme si
celles-ci peuvent fréquemment donner lieu a débats dans les loges.

J’ai tout lieu de penser que c’est a partir de ce type de réflexion qu’Alain
POZARNIK, ancien grand-maitre de la Grande Loge de France, décrit la « Cérémonie
solsticiale de la Saint-Jean d’été » sous le titre DE LA PORTE DES HOMMES a LA
PORTE DES DIEUX!,

Dans ce livre, I’auteur présente dans le détail et avec moult explications ce cérémonial
tel qu’il est pratiqué par les loges relevant du Rite Ecossais Ancien et Accepté, ce qui,
évidemment, réduit quelque peu le champ d’observation, méme s’il est vrai que ce rite
est majoritaire pour des raisons liées a I’histoire de 1’Ordre. Chaque phase de cette
cérémonie donne lieu a une explication détaillée qui retrace les grands moments de
cette tradition solsticiale dont les origines remontent a 1’antiquité et dont les sources se
retrouvent tant en Egypte qu’en Mésopotamie, tant & Rome qu’en Gréce. Bien
entendu, ces rituels sont dépendants des phénomeénes naturels, ce qui fait écrire a
Pozarnik : « les lumiéres de la manifestation du cycle solaire ont été le support de
nombreuses réjouissances et de mystéerieuses initiations donnant, a ceux qui savent lire
la nature, la conscience du destin humain sur Terre ».

Sous son titre emphatique, cet ouvrage véhicule de précieux enseignements et toute
une série de reflexions qui vont bien au-dela d’un simple rassemblement festif et
fraternel.

Connait-on Howard Phillips Lovecraft? Je veux dire: connait-on bien Howard
Phillips Lovecraft ? Peut-étre pas. Ou on le connait mal. Sans doute. Aussi, devons-
nous étre reconnaissants a un auteur comme Jacky FERJAULT, spécialiste
authentique de 1’ceuvre et de la vie de I’écrivain étasunien Howard Phillips Lovecraft
qui ne vécut que quarante-sept années (mais 6 combien remplies !) dans la ville de
Providence (qu’il ne quitta presque jamais), capitale de I’état de Rhode Island, situé¢ au
nord-est des Etats-Unis au bord de ’océan Atlantique et qui en est géographiquement
et démographiquement le plus petit état. Aussi, apres deux ouvrages consacrés a
Howard Phillips Lovecraft, une biographie romancée Moi, Howard Phillips Lovecraft
(en 2004) et un essai Lovecraft et la politique (en 2008), Jacky Ferjault nous présente a
présent 100 auteurs évoqués par Howard Phillips Lovecraft?.

1 Editions Dervy, mai 2014, 340 pages, 22 €.
2 Editions ODS, Paris, avril 2014, 340 pages, 19 €.



A travers son abondante correspondance, ’auteur nous aide a mieux cerner la
passionnante personnalité de Lovecraft. Il nous le présente en ces quelques lignes :
« Howard Phillips Lovecraft était un fin lettré. Sa correspondance privée en témoigne
et ses connaissances ne se limitaient ni au fantastique, ni a la scientification (nom
originel de la science-fiction), ni méme a [’astronomie. Il s’eSt intéressé a tous les
domaines de la littérature ; citons : le roman fictionnel sous ses diverses formes, la
philosophie, la poésie, [’essai (littéraire ou scientifique), les beaux-arts, etc. ».

Le livre se divise en trois parties: d’abord, les écrivains de 1I’Antiquité, puis les
écrivains francais, enfin les «autres » écrivains antérieurs a Lovecraft ou qui lui
étaient contemporains « pour les écrits desquels il éprouvait apparemment une passion
soit admirative, parfois nuancee, soit négative ».

La promenade dans I’ Antiquité nous emmeéne d’Homeére a Hérodote, en passant par
Sophocle, Aristophane, Théocrite, Horace, Ovide, Lucréce, Epicure, Thalés, Héraclite,
Socrate, Démocrite, Empédocle, Aristote, Hérodote, Plutarque et quelques autres
encore. Joli carnet d’adresses !

Les rencontres avec les écrivains francais ne sont pas moins intéressantes : Nicolas
Flamel ouvre la marche, suivi de Rabelais, de La Rochefoucauld et, aprés un rapide
survol des trois grands dramaturges du XV1I¢ siecle (Corneille, Moliere, Racine), nous
voici au Siecle des Lumieres avec Voltaire, Diderot, Rousseau ; puis, parvenus au
XIX® siecle, nous rencontrons quelques belles figures littéraires : Stendhal,
Chateaubriand, Villiers de 1’Isle-Adam, Anatole France, Maupassant, Romain Rolland,
Eliphas Lévi, Balzac, Flaubert, Baudelaire.

Dans la troisiéme nomenclature, les « Autres Ecrivains » cités et présentés par Howard
Phillips Lovecraft ne sont pas classés en fonction de 1’époque ou ils vécurent et
produisirent leurs ceuvres, mais tout bonnement par ordre alphabétique (donc, pas de
préséance et, par voie de conséquence, pas de jalousies et pas de problemes d’égos).
Un certain Joseph Addison (1672-1719) ouvre la séance que referme William Butler
Yeats (1865-1939) deux cent cinquante-six pages plus loin. Tous ces écrivains, plus
ou moins connus de ce cOté-ci de 1’Atlantique, ont des personnalités intéressantes, ce
qui montre que Lovecraft ne « fréquentait » pas n’importe qui...

J’avoue avoir pris un grand plaisir a découvrir (ou redécouvrir) ces écrivains « dont les
ceuvres constituaient les nourritures célestes de Lovecraft », comme le rappelle fort
justement Jacky Ferjault dont nous apprécions I’énorme travail que représente ce livre.

e



Philippe Encausse (1906-1984)



La tombe toujours fleurie de la famille Encausse au cimetiére du Pére-Lachaise






L’Initiation Traditionnelle

www.initiation.fr



http://www.initiation.fr/

